UNIVERSIDADE DE SAO PAULO
FACULDADE DE FILOSOFIA, LETRAS E CIENCIAS HUMANAS
DEPARTAMENTO DE ANTROPOLOGIA
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM ANTROPOLOGIA SOCIAL

“Domingo na Igreja, sexta-feira no terreiro”:
As disputas simbolicas entre Igreja Universal do Reino de Deus e umbanda

Antonio Gracias Vieira Filho

Dissertagdo apresentada ao Programa de Pos-
Graduagdo em Antropologia Social, do
Departamento de Antropologia da Faculdade
de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas da
Universidade de S&o Paulo, para obtencdo do
titulo de Mestre em Antropologia Social.

Orientador: Prof. Dr. Vagner Gongalves da Silva

Sdo Paulo, novembro de 2006



Resumo

Este trabalho pretende investigar algumas das relacdes que se estabelecem, no
campo religioso brasileiro, entre umbanda e Igreja Universal do Reino de Deus (IURD).
Para além do discurso demonizador neopentecostal, que classifica as religides afro-
brasileiras como “coisa do diabo”, acredito haver diversas trocas simbdlicas entre essas
denominacdes que, a principio, parecem tao distantes.

A etnografia estard estruturada de forma a mostrar, inicialmente, o funcionamento
interno desses dois sistemas religiosos — atentando para suas cosmologias e estruturas
rituais. Em seguida, sera abordado o intenso intercambio simbolico que se estabelece entre
eles. Seréd dedicada especial atencdo a determinados simbolos que sdo fundamentais para
compreender o relacionamento dessas religides: os exus e as pombagiras sdo os melhores
exemplos. Finalmente, serdo discutidas questdes que poderiam ser consideradas mais
“espinhosas” no que diz respeito ao relacionamento entre umbanda e IURD: notadamente,

as polémicas sobre a intolerancia e o preconceito no campo religioso brasileiro.

Palavras-chave: religido, magia, conflito religioso



Abstract

This work intends to investigate some of the relations that have been established, in
the Brazilian religious field, between umbanda and the Universal Church of The Kingdoom
of God. Beyond the neopentecostal accusations of devilishness, that set Afro-Brazilian
religions as “devil-like”, I believe there are some symbolic exchange between these two
religions that, at first, seem so far apart.

The ethnography is set in a way to display, initially, the internal working of these
two religious systems — looking into their cosmologies and ritual structures. Then, the
intense exchanges set between them will be approached. Specific attention will be given to
particular symbols that are crucial to understand the relationship of these religions: the exus
and the pombagiras are the best examples. Finally, some questions concerning the
relationship between umbanda and the Universal Church that could be considered more
“delicate” will be discussed: the polemics about intolerance and prejudice in the field of

religion in Brazil.

Keywords: religion, magic, religious conflict



Para os meus pais. E para minha tia

Maria (in memoriam).



Agradecimentos

Muitas foram as dificuldades enfrentadas para levar a bom termo este trabalho.
Problemas relativos a recursos materiais, moradia, crises pessoais... Mas, se foram grandes
os obstaculos, eles me permitiram, por outro lado, descobrir a minha volta um enorme
namero de pessoas que, com suas provas inequivocas de amizade e carinho, estavam
dispostas a colaborar. Vamos a elas.

Recordo-me que, inicialmente, nossa relacdo era marcada por uma quase patologica
timidez. Aos poucos, o didlogo académico se imp6s. E, com o passar do tempo, lentamente,
foi sendo construida uma sélida amizade que, acredito, perdurara ao longo de toda vida.
Assim, a0 meu amigo e orientador, professor Vagner Goncalves da Silva, tenho de
agradecer por sua grande dedicacédo ao trabalho de orientacdo desta pesquisa.

Merecem todo meu agradecimento, pelas criticas e sugestdes, os professores que
integraram minha banca de qualificacdo: Maria Licia Montes e Ronaldo Almeida.

A Rita de Céssia Amaral, agradeco pelas deliciosas tardes de conversa, orientacio e
amizade.

Também gostaria de agradecer aqueles que, de forma muito generosa, me
concederam parte de seu tempo para realizagdo de entrevistas e prestagdo de
esclarecimentos sobre as questdes pertinentes a esta pesquisa. Aos amigos umbandistas —
Pai Jorge, Susane, Evanir, Rosa, Silvio, Alexandre, Daniel, Rosangela, Edson, Pai Jaime,
Tia Jane, Aline, Zé do Boi e Inés — e “iurdianos” — Félix, Eliane, Fabiana, lvone, Pamela,
Lilian, Roberto, Otavio, Rogério, Wilians e Cordelina.

Minha familia me apoiou em todos os momentos. A cada resmungo meu, uma
palavra de incentivo. Para os longos periodos de “bloqueio” e as crises de “produtividade”,
uma infinita paciéncia. Agradeco, desse modo, aos meus pais — “Dona” Edina e “Seu”
Toninho — e meus irméos — Carol e Guilherme.

A minha tia Maria (in memoriam) e meu tio Paulinho, por terem me acolhido em
um dos momentos mais dificeis de toda minha vida. A minha familia de Paraty, que
inspirou este trabalho e me proporcionou tantos bons momentos de convivéncia.

Alguns amigos converteram-se em entusiastas desta pesquisa. Reavivaram, em

pequena escala, a instituicdo do mecenato — quem diria, nos tempos de hoje, que um



antropologo conseguiria financiadores? Isso, porém, € muito pouco, se comparado aos
ouvidos atentos as confidéncias e desventuras e as noites intermindveis em mesas de bares.
Adriano, Alex, Guilherme e Rodrigo, este trabalho também ¢ dedicado a vocés.

As minhas amigas Flaviana e Luciana. Ao grande amigo, apoiador sincero, colega
de lamentacdes e feijoadas e 0 mais promissor dos soci6logos, Rogério dos Santos Acca. A
Erica, que muito me ajudou em minhas primeiras entrevistas com os integrantes da IURD.

Por fim, gostaria de agradecer ao Conselho Nacional de Desenvolvimento Cientifico
e Tecnolodgico, o CNPq, que, durante os primeiros 24 meses desta pesquisa, proporcionou-

me uma bolsa de estudos.



indice

0T 110 o J PSSR 8
As questdes que esta pesquisa pretende abDOrdar............ccvivieiieieie i 8

Os parametros metodoldgicos desta analise: uma descricdo densa das relagdes entre 0s campos
FElIGIOSOS BIM QUESEAD. ... e eitiieete ittt ettt bttt bbbt ekt bt bt b e bt sb e b et sbesb e b snennas 9

O trabalho de campo e a pesquisa com fontes bibliograficas e documentais............ccccoovevvienvienieennn, 22
Capitulo 1 — Umbanda: SEUS JEUSES € SEUS FTEURIS..........eruirerieerieeieiiesisieesesese e e siesessesessessssessssessssesessessssens 29
1.1 A cOSMOQONIA UMBDANAISTA. ... veuveieieeiesieieese ettt e e st e e se e ae e sae e eseerenrennens 33

®  EXUS € POMDAGITAS. .. veveieiteetisiestestiste e st ete st et e st e e e e ste e teste e sae e et e e aeneeseeneans 39

e Osencostos, em VErsdo UMBDANAISta. .........ccurerireiireiineise e 51

1.2 As giras de umbanda: 0s rituais dessa religif0.........ccvvververeriereriersieese e 54

e Uma gira de esquerda na Tenda Espirita de Umbanda Estrela do Oriente..................... 62

Capitulo 2 — A Igreja Universal do REIN0 08 DEUS.........c...ccviueriiieiriiiieeieseistissssesese e ssese st sesse s ssssessssassnses 84
2.1 Entre o poder de Deus e o protagonismo do Diabo: a cosmogonia da [URD............ccccceevirennne. 88

2.2 Botando o Diabo para correr: 0s rituais da TURD............ccooiiiiiiiieccec e 100

e Campanhas € atiVidades anUAIS..........ccourerireiinine e 103

e Programagao SEMANAl...........couoiiiiiiiie it 106

o OULraS ALIVIHAUES. ...c.veviieiice ettt 110

o OShatisSmMOS da TURD.........ccoiiiiiiiiiiiiiei et 110

e Relatos de campo: algumas Visitas a0s temMPlOS..........cceevervrveieneriesesiese e 113

e Diferencas entre os rituais de “descarrego” e “libertagdo” .........cccceevvivrivvvrnrcrennennns 131

e A Teologia da Prosperidade e a valorizacdo da troca na IURD..........ccccocevvverierninnnnns 135

Capitulo 3 - O transito religioso dos fiéis: suas caminhadas por igrejas e tendas...........cocevvverieerveierieienanns 144
3.1 TrajetOrias TEIIGIOSAS. .....cveveriiveiriiirisieriste sttt ettt ettt ettt bess b e s b e nsesennenes 145

e Astrajetorias dos UMBDaNdiStas. ..........covueirieiiiiiieisiis e 145

e Astrajetorias dos fi€is da IURD.........c.cccooriiriiriiiineiseises s 151

3.2 Umbandistas e fiéis da IURD interpretando as trocas simbdlicas entre suas religides................ 162

e Alinterpretacdo umbandista acerca dos exus da IURD..........c.cccceveverirveicinnince s 163

e A apropriacdo de simbolos e rituais das religides afro-brasileiras por parte da IURD:

ressignificacao atraves da demONIZACAD.........ccvcveireeirisiere e ere s 170

Capitulo 4 — Rupturas e continuidades: intolerancia religiosa versus retérica da evangelizacao.................... 177
4.1 Umbandistas e o0 assédio da IURD: o proselitismo como manifestacdo de intolerancia.............. 182

4.2 ““Ide por toda Terra e pregai o evangelho™: uma obrigagdo para os fiéis da IURD................... 196
L0fa] o Tod [T o TSSO U SRR U RPN 209
1o ToTe |\ 1T VOO OTU TSR SOURTRORUR 213
AANIEXOS. ...ttt etttk bbb R R R R R R R AR R R SR £ R R R AR R R AR e R R e e et e h b et Re e s b er e e ere s 217
Roteiros de entrevistas ULIHZAA0S. ..o 217
Quadros de informacgdes sobre 05 ENtreVIStAU0S. .......cvveiverieieeeiere e 223



Introducéo

As questdes que esta pesquisa pretende abordar

Devo dizer que o primeiro impulso para a realizacdo deste trabalho foi
absolutamente “panfletario”. Tendo nascido em familia que nutre lagos solidos com o
universo religioso umbandista, parecia-me fundamental “denunciar” o crescente conflito
religioso presente, atualmente, em nossa sociedade. De um lado, 0 agressivo proselitismo
neopentecostal, capitaneado pela Igreja Universal do Reino de Deus, com seu discurso
demonizador de praticas e divindades constituintes do campo religioso afro-brasileiro. De
outro, as vertentes religiosas que integram tal campo, representadas, com maior destaque,
pela umbanda e o candomblé (com suas muitas nacgdes). Assim, pretendia elaborar um
verdadeiro libelo acusatdrio contra essa igreja que, com sua grande inser¢do midiatica e sua
rapida expansdo em nosso pais, ndo poupa esforcos no sentido de atacar essa parcela de
nossa populacdo que professa uma fé de ascendéncia afro.

Pois bem, ap6s alguma orientagdo e pesquisa, ficou claro que, de fato, h4 conflito.
Mas também ficou evidente que as relagdes que se estabelecem entre os campos religiosos
afro-brasileiro e neopentecostal sdo muito mais complexas do que aparentam. A melhor
maneira de anular tal complexidade, neste trabalho, seria, justamente, permanecer em meu
objetivo inicial de contra-ataque. Por sorte — ou insisténcia de meu orientador — isso foi
posto de lado.

Assim, a principio, pretendia realizar um trabalho que se resumisse ao conflito

religioso. Mas ficou claro que, mais importante que o estudo do conflito em si, era a



realizacdo de uma etnografia das relacdes que se estabelecem entre umbanda e IURD". Tal
constatacdo me permitiu por de lado o impulso militante da “dendncia” e me concentrar em
questdes mais relevantes para uma analise antropoldgica. Afinal, por detras do ataque, ha
um intenso transito. Fiéis, rituais e divindades estdo circulando entre esses dois sistemas.
Exus podem ser vistos tanto nas giras das tendas de umbanda quanto nas sessdes de
descarrego da IURD. Desse modo, é preciso salientar que meu principal objetivo com esse
trabalho &, antes, o de realizar uma descricdo das relacdes entre umbanda e IURD - e ndo
desses dois sistemas em si.

Isso posto, esta dissertacdo estara organizada da forma que segue. Na parte
introdutoria, tratarei das questbes tedrico-metodoldgicas. Primeiro, considerarei as
ferramentas tedricas que me permitiram levar adiante a analise. Em seguida, 0s parametros
que orientaram o trabalho de campo e um pequeno balango das dificuldades de sua
realizacdo. Nos dois primeiros capitulos apresento a etnografia sobre a umbanda e a IURD:
suas cosmologias e praticas rituais. O capitulo trés abordara as experiéncias de transito dos
fiéis entre esses dois sistemas. Finalmente, o capitulo quatro tratard das diferentes
perspectivas nativas sobre o conflito. Em outras palavras, de que forma o trabalho de
evangelizacdo da IURD, que, segundo o discurso dos seus membros, visa salvar almas da
atuacdo demoniaca, € interpretado, pelos umbandistas, como uma demonstracdo de

intolerancia.

Os parametros metodoldgicos desta analise: uma descricdo densa das relacdes

entre os campos religiosos em questao

Na busca das tartarugas demasiado profundas, estd sempre
presente o perigo de que a andlise cultural perca contato com as
superficies duras da vida — com as realidades estratificadoras politicas e
econdmicas, dentro das quais 0os homens sdo reprimidos em todos 0s
lugares — e com as necessidades bioldgicas e fisicas sobre as quais
repousam essas superficies. A Unica defesa contra isso e, portanto, contra
transformar a analise cultural numa espécie de esteticismo socioldgico é

1 0 termo “IURD” ser4 utilizado como abreviacdo de “Igreja Universal do Reino de Deus”.



primeiro treinar tais analises em relacdo a tais realidades e tais
necessidades. (Geertz, 1978:40)

Para a realizacdo da etnografia a qual este trabalho se propde, foi escolhida uma
abordagem tedrico-metodologica interpretativa. No caso, refiro-me ao modelo analitico
conhecido como descricdo densa, que é proposto por Clifford Geertz no primeiro capitulo®
de seu livro A interpretacdo das culturas (1978). Assim, creio que seria importante tratar
desse modelo, a partir do qual construirei esta dissertacao.

Geertz inicia suas explicacdes a respeito do que seria uma descricdo densa das
praticas culturais diferenciando-a do que seria uma simples descricdo superficial. Neste
segundo caso, ndo iriamos além da simples percepcdo mais Gbvia a respeito do que esta

sendo observado. Adaptando seu célebre exemplo das “piscadelas™

, seria algo como
descrever o inicio do transe* de um umbandista apenas através dos tremores e espasmos
desordenados de seu corpo. Ao relatar o mesmo fendmeno, atentando a tal densidade,
diriamos que um iniciado umbandista esta temporariamente fora do controle de seu corpo
pois este esta sendo tomado por um determinado ente espiritual, que luta para adequar seu
padrédo de energias misticas a um receptaculo fisico.

Nesse salto entre o primeiro e o segundo tipo de descri¢des, teriamos o que Geertz
enxerga como o verdadeiro objetivo do trabalho etnografico. Reescrevendo um trecho de
seu texto, seria possivel dizer que a etnografia dedica-se a interpretar uma hierarquia
estratificada de estruturas significantes em termos das quais os espasmos advindos de um
ataque epilético, os tremores da incorporacao de uma entidade, os tremores de alguém que
apenas acha que esta incorporando, as imitages jocosas de incorporagdes e 0s ensaios das
imitacOes sdo produzidos, percebidos e interpretados, e sem as quais eles de fato ndo

existiriam, ndo importa o que alguém fizesse ou ndo com seu proprio corpo”.

2 O titulo do capitulo — um ensaio, na verdade — é: “Uma descri¢do densa: por uma teoria interpretativa da
cultura”.

% Ver Geertz, 1978, principalmente entre as paginas 16 e 17.

* O transe, um dos fenémenos que irei abordar ao longo deste trabalho, é citado, aqui, apenas como exemplo.
Como ficara evidente, ele ndo é exatamente o principal alvo de minhas analises — é “somente” mais um deles.

> No original: (...) uma hierarquia estratificada de estruturas significantes em termos das quais os tiques
nervosos, as piscadelas, as falsas piscadelas, as imitacfes, 0s ensaios das imitacBes sdo produzidos,
percebidos e interpretados, e sem as quais eles de fato ndo existiriam, ndo importa o que alguém fizesse ou
nao com sua prépria palpebra. (id.:17)

10



De forma mais pratica, a realizacdo de uma descricdo densa obedeceria a duas
etapas/condi¢bes. Em primeiro lugar, seria preciso perceber que o antropologo realiza
reconstrucdes das construcdes explicativas dos grupos que esta estudando. Isso quer dizer
que, neste trabalho, estarei fazendo uma interpretacdo a respeito das interpretacfes de
umbandistas e fiéis da IURD sobre um determinado conjunto de préaticas culturais. Assim,
ao analisar o transe, estarei interpretando determinadas concepcdes acerca desse fendmeno
que foram elaboradas previamente por outras pessoas’. E, em segundo lugar, temos que
minha construcdo explicativa ira resultar da escolha entre determinadas estruturas de
significagcdo e o estabelecimento de suas bases sociais e sua importancia. Em outras
palavras, mais que simplesmente observar o transe, interessa-me observar o transe de uma
entidade em particular — 0 Exu —; coletar variados discursos a seu respeito; atentar para as
condicdes nas quais ele ocorre; perceber o que ele significa para a estrutura ritual das
religibes em estudo; qual a sua importancia para o grupo no qual ele é praticado, etc.
Enfim, em que contexto ele se desenvolve (Geertz, 1978:19).

Também seria preciso atentar ao fato de que Geertz procuraria entender a cultura
como um determinado texto’ a ser interpretado. As praticas culturais, por sua vez, deveriam
ser entendidas como discursos sociais: contribui¢cGes ou comentarios dos agentes sociais a
esse texto-base (id.:28). Tais praticas seriam percebidas, nessa Otica, como simbolos
interpretaveis — e ndo como elementos que demonstrariam a existéncia de profundas leis
estruturantes da realidade®. Portanto, se a preocupagdo analitica volta-se as superficies
duras da realidade, e se tais superficies podem ser apreendidas como um determinado texto,
caberia ao antropologo interpretar seus sentidos e significagbes, muito mais que sua

gramatica. Como ficara evidente ao longo desta dissertacdo, embora a tentacdo de uma

® Resumindo, os textos antropoldgicos sdo eles mesmos interpretacdes e, na verdade, de segunda e terceira
mao. (Por definicdo, somente um ‘nativo’ faz a interpretacdo em primeira mdo: € a sua cultura.) Trata-se,
portanto, de fic¢des; ficcdes no sentido de que sdo “algo construido’, ‘algo modelado’ — o sentido original de
fictio — ndo que sejam falsas, ndo fatuais ou apenas experimentos de pensamento (ib.:25).

" De acordo com Azzan, que analisa comparativamente as antropologias de Geertz e Lévi-Strauss em seu
Antropologia e interpretacdo (1993), temos que:

(...) para Geertz, o interesse ndo esta na relagdo dos termos, nem no sistema, mas no proprio termo
enquanto individualidade. Seu pressuposto mais importante é o de que — como 0 que importa é a leitura e o
sentido — a cultura ndo se resolve numa estrutura, e assim ndo importa saber o codigo e sim a escritura, 0
texto. Este deve ser lido e ndo decodificado. Nele Geertz busca “relagBes sistematicas entre fendmenos
diversos™. Ndo ha cadigo que regulamente essas relagdes aqui, somente significagdes. (p.17)

11



abordagem estruturalista tenha sido grande, procurei dedicar-me aos simbolos que
compdem esse texto, as formas pelas quais eles s&o manipulados e as interpretacdes que
umbandistas e fiéis da IURD Ihes emprestam enquanto lidam com eles.

Partindo desses postulados, a0 mesmo tempo que a cultura seria entendida como um
texto, ela também poderia ser vista, entdo, como o contexto no qual ocorreria o fluxo dos

discursos sociais:

(..) Como sistemas entrelagados de signos interpretveis (0 que eu
chamaria simbolos, ignorando as utilizacbes provinciais), a cultura ndo € um
poder, algo ao qual podem ser atribuidos casualmente os acontecimentos sociais,
0S comportamentos, as instituicbes ou 0s processos; ela é um contexto, algo dentro
do qual eles podem ser descritos de forma inteligivel — isto é, descritos com
densidade. (ib.:24)

Para esse autor, o antrop6logo estaria muito mais proximo de um “critico literario”
que de um “decifrador de codigos”. Afinal, coletar, organizar e interpretar praticas
culturais, nesses moldes, significaria debrucar-se sobre as ja citadas superficies duras da
realidade. E, mais uma vez, tais praticas constituiriam os discursos sociais que ajudariam a
compor essa superficie que converte-se em texto cultural. Embora Geertz ndo parega um
autor dado a citagdes, fica evidente que sua proposta tedrico-metodoldgica é construida a
partir de uma critica do que ele considera, de acordo com a epigrafe deste topico, um
“esteticismo socioldgico” — um epiteto interessante para o que convencionou-se chamar de
“0 estruturalismo de Claude Lévi-Strauss”. Mas, bem, vejamos como o antropdélogo, em

seu oficio, aproxima-se do critico literario:

(...) O que o etnégrafo enfrenta, de fato (...), € uma multiplicidade de
estruturas conceptuais complexas, muitas delas sobrepostas ou amarradas umas as
outras, que sao simultaneamente estranhas, irregulares e inexplicitas, e que ele tem
que, de alguma forma, primeiro apreender e depois apresentar. (...) Fazer a
etnografia é como tentar ler (no sentido de ““construir uma leitura de”) um
manuscrito estranho, desbotado, cheio de elipses, incoeréncias, emendas suspeitas
e comentarios tendenciosos, escrito ndo com o0s sinais convencionais do som, mas
com exemplos transitérios de comportamento modelado. (ib.:20)

® Mais uma vez, de acordo com Azzan, Geertz esta preocupado em tomar os fendmenos culturais como
“simbolos interpretaveis”, e ndo como demonstrativos de cddigos e leis. A analise de Geertz recai sobre a

12



Isso posto, a descricdo densa seria, antes de tudo, uma descri¢do contextualizada das
praticas culturais. Tal constatacdo, alias, nos permitiria, neste momento, tornar mais claro
qual o escopo desta dissertacdo. O que pretendo realizar € uma descricdo densa das
relacbes — no caso, os conflitos e aproximacgdes — que se estabelecem entre umbanda e
IURD. Logo, meu principal objetivo ndo esta nas religibes em si mesmas, mas no fluxo
simbolico entre elas. No entanto, para conseguir a densidade a que se refere Geertz, na
analise dessas relacdes, é necessario fazer um longo percurso entre cenarios mais amplos e
as questdes microscopicas que me interessam. Explico. Para conseguir perceber por que um
determinado exu comparece regularmente aos templos da IURD e apresenta um
comportamento que, em alguns aspectos, é diverso daquele que podemos observar na tenda
umbandista, é necessario percorrer um certo caminho. E preciso, enfim, que essa pergunta
seja feita quando houver subsidios suficientes para que ela seja inteligivel e, assim, possa
ser respondida. Desse modo, antes de analisarmos por que 0 exu compareceu ao ritual da
IURD, precisariamos: (a) ter alguma idéia acerca do que seria 0 campo religioso brasileiro;
(b) o lugar das religides em questdo nesse campo; (c) 0 que é a manifestacdo de uma
entidade; (d) o que é um exu e (e) as similitudes e diferencas entre as performances dos
exus em uma tenda e em um templo evangélico. Esse, alias, foi um dos caminhos que, de
fato, precisei percorrer em minha etnografia. Para compreender as tais relagdes, foi
necessario, em varios momentos, esse exercicio de contextualizacdo — desde cenarios mais
gerais até determinadas praticas especificas que permitiam a observacdo, em escala
microscopica, dos conflitos e aproximagoes.

Mas vejamos, de forma mais precisa, por que o trabalho etnografico, nos moldes
definidos por Geertz, precisa ser microscopico. O seu objetivo, com isso, seria 0 de tirar
grandes conclusdes a partir de fatos pequenos, mas densamente entrelacados; apoiar
amplas afirmativas sobre o papel da cultura na construgdo da vida coletiva empenhando-
as exatamente em especificagcbes complexas (ib.:38). Sua preocupacdo seria a de mostrar
como determinados fatos, aparentemente pequenos em importancia, poderiam estar
relacionados com realidades socio-estruturais mais amplas. A simples distribuicdo de
saquinhos de sal grosso nas reunides da IURD, por exemplo, ao ser analisada, poderia ser

particularmente esclarecedora das relagfes que se estabelecem entre essa denominagéo e o

mensagem que o fendmeno cultural transmite, e ndo no cédigo sobre o qual se organiza a mensagem (ib.:93).

13



campo religioso afro-brasileiro. Assim, ndo se trataria de priorizar os pequenos achados por
sua aura de exotismo. Mas, antes, por sua significancia intrinseca e sua capacidade de
lancar luz sobre temas mais abrangentes. Seria como entender que as tais relacOes
simbolicas entre umbanda e IURD, que poderiam nos parecer, a principio, um tanto
abstratas, estariam, ao menos em parte, materializadas nos saquinhos de sal grosso
distribuidos nos templos. Esse gesto, se descrito de forma densa, nos permitiria
compreender, de forma mais “objetiva”, 0 que queremos dizer através do termo relages.

Nas palavras do autor:

(...) O que é importante nos achados do antropélogo é sua especificidade
complexa, sua circunstancialidade. E justamente com essa espécie de material
produzido por um trabalho de campo quase obsessivo de peneiramento, a longo
prazo, principalmente (embora ndo exclusivamente) qualitativo, altamente
participativo e realizado em contextos confinados, que 0s megaconceitos com 0s
quais se aflige a ciéncia social contemporénea — legitimamente, modernizagéo,
integracdo, conflito, carisma, estrutura... significado — podem adquirir toda a
espécie de atualidade sensivel que possibilita pensar ndo apenas realista e
concretamente sobre eles, mas, o que € mais importante, criativa e
imaginativamente com eles. (ib.:33 e 34)

Pois bem, como esse modelo sera implementado, de forma pratica, nesta pesquisa?
Como ja foi frisado, 0 que me interessa sdo as relacdes entre os sistemas religiosos e ndo
estes em si. No entanto, eles constituem o contexto no qual desenvolvem-se tais relagdes.
Por esse motivo, esses sistemas precisam ser descritos. Para realizar essa tarefa, serdo
abordados, em seqiiéncia: os campos religiosos em disputa (afro-brasileiro e
neopentecostal) e as estruturas cosmogonicas e rituais das religides em disputa (umbanda e
IURD). Dessa forma, apds estabelecer o contexto cultural, serd possivel atentar aos
percursos religiosos dos fiéis; suas interpretagBes sobre esses percursos e suas opinides
sobre determinadas divindades, préaticas rituais e elementos litdrgicos. Assim, em todos
esses casos, refiro-me a simbolos religiosos que estdo sendo manipulados por determinados
agentes sociais para a construgdo de discursos sociais que serdo escritos numa base
cultural/textual definida pelos sistemas religiosos em questao.

Ap0s esse exercicio, todas as relagbes propostas ao longo do trabalho descritivo dos
sistemas religiosos poderdo ser retomadas (atentando as continuidades e rupturas que se

estabelecem entre os sistemas). Deve ficar evidente, portanto, que se trataria de descrever,

14



com densidade, o fluxo simbdlico entre essas duas religides. Isso significaria perceber a
sedimentacgdo de significados que se pode observar em determinado simbolo, quando um
fiel, interpretando e reinterpretando-o, conseguiria dar-lhe multiplos sentidos. Para
clarificar, tomemos, como exemplo, 0 Exu. Tentarei perceber qual sua importancia para a
umbanda e qual a leitura dessa entidade realizada pela IURD — qual seu papel nas estruturas
rituais dos dois sistemas. ApoOs definir os “lugares” do Exu dos dois lados, tentarei
compreender quais as multiplas camadas de significados que essa divindade ganha ao
transitar entre eles. Além disso, seria importante perceber como os fiéis de cada religido
hierarquizariam os significados que vinculam a determinados simbolos. Ainda no exemplo
do Exu, tratar-se-ia de tentar entender, por exemplo, por que o fiel da IURD, embora saiba
que ele é uma divindade oriunda da umbanda, preferiria classificad-lo ndo desse modo, mas
antes, como um demonio.

Por fim, é preciso destacar que a realizacdo de um trabalho etnogréfico voltado aos
achados microscépicos nos levaria a um duplo exercicio interpretativo. Se, por um lado,
tratar-se-ia de contextualizar tais achados nas realidades mais amplas das quais eles fariam
parte, por outro, apos a interpretacdo de seus significados, seria importante perceber como
eles permitiriam um melhor entendimento de questBes sdcio-estruturais mais amplas.
Exemplificarei mais uma vez. Para tratarmos dos exus, precisariamos, em primeiro lugar,
descrever os cenarios culturais dos quais eles fariam parte. Ai sim, estariamos aptos a
perceber os significados que vdo embutidos nesses simbolos. Mas, ap0s essa caminhada do
geral ao especifico, seria preciso voltar, mais uma vez, ao geral. Desse modo, apos
passarmos do contexto ao simbolo, o que este, em sentido inverso, poderia nos esclarecer
sobre aquele? Ou, em outras palavras, 0 que 0 Exu poderia nos dizer a respeito das relagdes
entre os campos religiosos em disputa, o transito de fiéis entre esses campos e a
problemaética da intoleréncia religiosa? Seria nesse ir e vir entre 0s achados microscépicos e
as realidades mais abrangentes que se fundamentaria, de forma mais ampla, a realizagéo de
uma etnografia nos moldes da descricdo densa.

* * *
Creio que seria importante abordar, alem das questdes referentes as suas propostas

para a realizacdo do trabalho etnogréfico, o conceito de religido elaborado por Geertz.

15



Afinal, esta dissertacdo trata, antes de mais nada, de religides. E seria temerério seguir
adiante sem uma definicdo adequada para o termo®.

Inicialmente, o autor afirma que a religido é:

(1) um sistema de simbolos que atua para (2) estabelecer poderosas,
penetrantes e duradouras disposicdes e motivagdes nos homens atraves da (3)
formulacdo de conceitos de uma ordem de existéncia geral e (4) vestindo essas
concepcdes com tal aura de fatualidade que (5) as disposicGes e motivacdes
parecem singularmente realistas. (ib.:105)

Tentemos acompanhar como ele explica e detalha tal definicdo inicial — que,
realmente, é extremamente sintética. Vamos la, ponto por ponto.

O item 1 diz que a religido seria um sistema de simbolos. Para Geertz, qualquer
elemento que serve de vinculo a uma determinada concepcdo mereceria ser chamado de
simbolo. Enquanto este, em si, poderia ser um objeto, ato, acontecimento, qualidade ou
relagdo, a concepcdo seria o significado do simbolo. Assim, os simbolos sdo formulagdes
tangiveis de nocGes, abstracbes da experiéncia fixada em formas perceptiveis,
incorporacdes concretas de idéias, atitudes, julgamentos, saudades ou crencas (id.). De
forma pratica, poderiamos dizer, por exemplo, que a imagem do Cristo crucificado
simbolizaria as idéias de sacrificio e perddo que sdo tdo importantes para os catolicos. Ou
gue o andar lento e vacilante do preto-velho da umbanda representaria a sabedoria
acumulada ao longo de muitos anos de sofrimento. Ou, ainda, que o dizimo, fundamental
para a maior parte dos pentecostais, seria a mais acabada forma de representacédo da alianca
do cristdo para com Deus. O que ficaria evidente, em todos os casos, seria que 0s simbolos
religiosos dariam uma forma palpavel as idéias mais ou menos abstratas que conformariam
as religides.

No item 2, Geertz expbe que a religido operaria para estabelecer poderosas,
penetrantes e duradouras disposicdes e motivagfes nos homens. Desse modo, 0S
complexos simbolicos religiosos atuariam para modelar o fiel, induzindo-o a um certo
conjunto distinto de disposicdes (tendéncias, capacidades, propensdes, habilidades,

habitos, compromissos, inclinagdes) que emprestam um carater croénico ao fluxo de sua

% As idéias que descreverei a seguir encontram-se nos capitulos 4 e 5 d’A interpretacéo das culturas. Sio eles,
respectivamente, “A religido como sistema cultural” e “‘Ethos’, visdo de mundo e a andlise de simbolos

16



atividade e a qualidade da sua experiéncia (ib.:109). Em outras palavras, a religido agiria
para dar um sentido & existéncia dos individuos. Ela permite que nossa vivéncia cotidiana
venha a se tornar algo inteligivel e que tenhamos a certeza de que ndo estamos perdidos em
um mundo absurdo.

Em terceiro lugar, a religido permitiria, justamente, a formulacéo de conceitos de
uma ordem de existéncia geral. Tal ordem, no entanto, por seu carater especifico, seria um
tanto diferente do simples moralismo. A religido, além das disposi¢fes que inculcaria nos
individuos, permitiria a formulacdo de um sentido mais geral acerca da experiéncia
humana. Os valores religiosos deveriam carregar consigo algo de transcendental — ou, de
acordo com o jargdo socioldgico™, eles precisariam possuir algum referencial “extra-

mundano”. Assim;

(...) O que qualquer religido particular afirma a respeito da natureza
fundamental da realidade pode ser obscuro, superficial ou, 0 que acontece muitas
vezes, perverso; mas ela precisa afirmar alguma coisa, se ndo quiser consistir
apenas em uma coletanea de praticas estabelecidas e sentimentos convencionais
aos quais habitualmente nos referimos como moralismo. (ib.:113)

As religides precisariam vencer determinados obstaculos para continuarem

existindo como tais. Refiro-me as ameacas que 0 caos — a auséncia de interpretabilidade

sagrados”.

10°A respeito do “jargdo sociolégico”, talvez fosse interessante citar uma passagem de Max Weber em que
esse autor debate exatamente a respeito da capacidade — ou necessidade — da religido de formular um sentido
mais geral acerca da experiéncia humana. Weber, alias, € um importante inspirador das teses defendidas por
Geertz a respeito do fenémeno da religido. Desse modo:

(...) A vida e 0 mundo, os acontecimentos sociais e 0s cdsmicos, tém para o profeta determinado
““sentido™, sistematicamente homogéneo, e 0 comportamento dos homens, para lhes trazer salvacdo, tem de
se orientar por ele e, sobre esta base, assumir uma forma coerente e plena de significado. A estrutura desse
““sentido™ pode ser muito diversa e agregar numa unidade motivos que parecem logicamente heterogéneos,
pois 0 que domina toda a concepg¢do ndo é, em primeiro lugar, a conseqiiéncia légica mas as valoracGes
praticas. Significa sempre, sé que em graus diversos e com éxito diferente, uma tentativa de sistematizacéo de
todas as manifestagdes da vida, portanto, de coordenagdo do comportamento pratico num modo de viver,
qualquer que seja a forma que este adote em cada caso concreto. Além disso, traz consigo a importante
concepgao religiosa do “mundo” como um ““cosmos” do qual se exige que constitua um “todo”, de algum
modo ordenado segundo um ““sentido”, e cujos fenémenos, cada um por si, sdo medidos e valorados por esse
postulado. Todas as tensfes mais fortes, tanto no modo de viver intrinseco quanto na relagédo externa para
com o mundo, provém entdo da colisdo deste mundo, como — segundo este postulado — um todo pleno de
sentido, com as realidades empiricas. No entanto, a profecia ndo é, de modo algum, a Unica instancia que
tem de lidar com este problema. Também toda sabedoria ndo-sacerdotal, a intelectualista e a vulgar,
ocupam-se dele de alguma maneira. A Gltima questdo de toda metafisica, desde sempre, foi esta: se 0 mundo
como um todo e a vida em especial tem um ““sentido”, qual pode ser este e como deve apresentar-se 0 mundo
para lhe corresponder? (Economia e Sociedade, vol. 1, 2000:310)

17



dos fatos — traria a0 homem. Assim, a possibilidade do homem perder a capacidade de
compreender as mazelas de seu cotidiano poderia manifestar-se de trés formas: nos limites
da capacidade analitica do homem — a perplexidade —, nos limites de seu poder de suportar
— 0 sofrimento —, nos limites de sua introspec¢do moral — 0 paradoxo ético obstinado.

A proximidade do caos aumentaria a medida que tais obstaculos se tornariam mais
intensos ou duradouros. O sofrimento desmedido poderia colocar em xeque as proposicoes
que tentariam ordenar e dar sentido a experiéncia dos individuos. A agonia interminavel e
inexplicavel poderia abalar, seriamente, a fé de um homem nas verdades transcendentais
gue orientariam sua vida — ou, em outras palavras, poderia leva-lo a se perguntar se seus
orixas estariam de fato a ajuda-lo ou se Deus teria se esquecido de suas promessas de
abundancia a quem Lhe fosse fiel.

Mas, bem, o que seria a tal perplexidade? Geertz a entende como um fracasso
crénico de nossa capacidade de compreender fatos que deveriam ser compreendidos. Nossa
inquietacdo surgiria no exato momento em que pareceriam falhar, concomitantemente,
todas as nossas ferramentas ordinérias para o entendimento da realidade: o senso comum, a
ciéncia, a filosofia, o mito, etc. Pois bem, um poderoso mecanismo para lidar com as
perplexidades seria, justamente, a religido. O homem ndo estaria disposto a enfrentar uma
realidade desordenada, que Ihe soaria absurda. Assim, é preciso dar conta de tudo que é
diferente, estranho, misterioso — ou pelo menos ter a convic¢édo de que é possivel dar conta
do fendmeno (ib.:116).

Quanto ao problema do sofrimento, ndo caberia a religido eliminé-lo. O papel desta
seria 0 de tornar o sofrimento sofrivel. Tratar-se-ia de transformar a dor, a principio
inexplicavel, em um sentimento compreensivel, para aquele que teria de suporta-la. Seria
preciso que essa dor fizesse algum sentido e ndo se tornasse uma simples moldura para o

Caos:

Como problema religioso, o problema do sofrimento é, paradoxalmente, nao
como evitar o sofrimento, mas como sofrer, como fazer da dor fisica, da perda
pessoal, da derrota frente ao mundo ou da impotente contemplacédo da agonia
alheia algo toleravel, suportavel — sofrivel, se assim podemos dizer. (...) Para
aqueles capazes de adota-los, e enquanto forem capazes de adota-los, os simbolos
religiosos oferecem uma garantia cdésmica ndo apenas para sua capacidade de
compreender o mundo, mas também para que, compreendendo-o, déem preciséao a

18



seu sentimento, uma defini¢do as suas emogdes que lhes permita suporté-lo, soturna
ou alegremente, implacavel ou cavalheirescamente. (ib.: 119 e 120)

Finalmente, para lidarmos adequadamente com a questdo dos paradoxos éticos,
precisariamos estabelecer uma diferenciagéo entre as problematicas do sofrimento e do mal
— que, embora parecidas, ndo sao idénticas. No primeiro caso, teriamos a necessidade de
controlar nossa afetividade para que, diante das agruras da dor, ndo vejamos desintegrada
nossa visdo da ordenagdo do mundo. A questdo do mal, por sua vez, diria respeito aos
recursos que manteriamos para realizar os julgamentos morais que consideramos mais
corretos. Assim, o que o problema do mal envolve ndo é a adequacdo de nossos recursos
simbolicos para governar nossa vida afetiva, mas a adequacdo desses recursos para
fornecerem um conjunto manobravel de critérios éticos, guias normativos para
governarem nossa acgao (ib.:121).

O problema, neste caso, reside no fato de que, se nossas no¢des de certo e errado
fossem perfeitamente aplicaveis aos fatos do cotidiano, talvez ndo observassemos situagoes
qgue julgamos flagrantemente injustas. De forma bastante simples, poderiamos nos
perguntar por que determinado individuo — que consideramos mesquinho, preguicoso e
grosseiro — consegue realizacdes afetivas e materiais enquanto nés — “bons cristdos” — ndo
teriamos a mesma sorte. A seguir, vejamos como a religido procura superar mais esse
impasse.

As problematicas referentes a perplexidade, ao sofrimento e ao mal, possuiriam a
mesma natureza. Elas despertariam nas pessoas uma certa suspeita inconfortavel de que
talvez o mundo, e portanto a vida do homem no mundo, ndo tenha uma ordem genuina
gualgquer — nenhuma regularidade empirica, nenhuma forma emocional, nenhuma
coeréncia moral (ib.:123 e 124). Mais uma vez, caberia a religido mostrar que ndo ha
perplexidade, sofrimento, injustica ou atuacdo maligna que sejam inexplicaveis. Ela,
através de seus simbolos, formulara uma imagem de tal ordem genuina do mundo, que dara
conta e até celebrara as ambiglidades percebidas, os enigmas e paradoxos da experiéncia
humana (ib.:124).

A religido, portanto, fornecera uma explicacao plausivel para os sucessos do injusto
e os fracassos do justo. Um bom exemplo pode ser visto atraves das afirmacées, presentes

em certas cosmologias, da existéncia de um paraiso que aguarda os bons homens, na vida

19



eterna — enquanto os maus padecerdo entre fogo e enxofre. Trata-se, claramente, de projetar
as compensagdes das injusticas num horizonte extra-mundano, devolvendo a vivéncia
cotidiana o sentido perdido.

Passando ao item 4, teriamos a percepg¢éo de que a religido conseguiria revestir suas
concepcdes com uma aura de fatualidade bastante convincente. Isso ocorreria porque a
crenga religiosa ndo envolve uma inducdo baconiana da experiéncia cotidiana — do
contrario, seriamos todos agndsticos — mas, ao contrario, uma aceitacdo préevia da
autoridade que transforma essa experiéncia (ib.:125). Assim, antes de saber em que
acreditar, o individuo precisaria acreditar. Essa seria a base da perspectiva religiosa. Toda
perspectiva, alids — seja ela cientifica, estética ou de senso comum —, traduzir-se-ia em uma
determinada forma de compreender e construir nossa experiéncia no mundo. Mas a
perspectiva religiosa diferiria das demais porque nos levaria a aceitacdo de realidades mais
amplas que as da vida cotidiana. E, mais uma vez, seria preciso frisar que, mais importante
que o conteudo da fé, seria a atitude de fé em si mesma. Mais que a aceitacdo da autoridade
de Oxala pelos umbandistas ou de Deus por parte dos fiéis da IURD, importaria a aceita¢éo
da autoridade em si mesma — a fé em algo transcendente que daria sentido a experiéncia

cotidiana. De acordo com o autor:

(...) A perspectiva religiosa repousa justamente nesse sentido do
‘verdadeiramente real’ e as atividades simbolicas da religido como sistema cultural
se devotam a produzi-lo, intensifica-lo e, tanto quanto possivel, torna-lo inviolavel
pelas revelagdes discordantes da experiéncia secular. Mais uma vez, a esséncia da
acao religiosa constitui, de um ponto de vista analitico, imbuir um certo complexo
especifico de simbolos — da metafisica que formulam e do estilo de vida que
recomendam — de uma autoridade persuasiva. (ib.:128 — grifos meus)

Os rituais, por sua vez, seriam importantes porque deles seria originada essa
convicgao de que as concepcdes religiosas sdo veridicas e de que as diretivas religiosas
sdo corretas (ib.:129). Seria através deles que ocorreria a fusdo do mundo “real” das
experiéncias com o mundo imaginado a partir de crencas metafisicas. Sob a mediacéo de
um determinado conjunto de simbolos, esses dois mundos converter-se-iam em um Unico.
Algo similar as cenas dos pastores da IURD encorajando seus fiéis a imaginarem-se na
presenca de Deus, para dirigirem suas suplicas diretamente a Ele, ou, entdo, ao fato dos

umbandistas, em meio a escuridao de uma celebracdo aos exus, aceitarem que estdo diante

20



de divindades oriundas do inferno. Tais realizagdes rituais seriam vistas, pelos individuos,
como materializa¢Ges das cosmologias que compdem suas religides.

Por fim, no item 5, Geertz exp0e que, a partir da sensacdo de fatualidade transmitida
por suas concepcdes, a religido faria com que suas disposicGes e motivacOes parecessem
singularmente realistas. De acordo com o autor, as disposi¢Oes provocadas pelos rituais
religiosos teriam seu maior impacto fora dos limites dos proprios rituais. 1sso ocorreria na
medida em que essas disposi¢cdes atuariam para transformar nossa compreensdo cotidiana
do mundo. A religido seria capaz, dessa forma, de alinhar nossos atos mais banais com as
verdades que propde. Ela transformaria de tal modo nossas concepgdes de senso comum,
gue suas diretivas nos pareceriam muito préaticas, sensatas e perfeitamente coerentes com a
realidade. Existiria algo mais natural para o fiel da IURD que enxergar a atuacdo maligna
nos pequenos insucessos do cotidiano? Ou, para um umbandista, 0 que seria 0 cansago ao
final do dia sendo o resultado do “olho-gordo” alheio? E, para cada caso, as medidas
“corriqueiras” e “Obvias” de protecdo espiritual e contra-ataque magico. A vivéncia
religiosa, marcada pela participacdo em rituais, transformaria o homem e suas relagdes com

0 mundo. Assim sendo:

(...) A religido é sociologicamente interessante ndo porque, como O
positivismo vulgar o colocaria, ela descreve a ordem social (e se o faz é de forma
nao so obliqua, mas também muito incompleta), mas porque ela — a religido — a
modela, tal como o fazem o ambiente, o poder politico, a riqueza, a obrigacéo
juridica, a afeicdo pessoal e um sentido de beleza. (ib.:136 — grifo meu)

Fica claro, portanto, que os conceitos religiosos atuariam para além dos contextos
especificamente vinculados ao universo religioso. Eles dariam um sentido e uma ordem
geral as nossas experiéncias cotidianas. E, muito importante, tais conceitos também
modelariam nossa vivéncia.

Finalizando, para estudarmos a religido, deveriamos ter em mente que se trata de
uma tarefa dividida em dois estagios. Sendo que, no primeiro, [é preciso] uma analise do
sistema de significados incorporado nos simbolos que formam a religido propriamente dita
e, no segundo, o relacionamento desses sistemas aos processos sOcio-estruturais e
psicologicos (ib.:142). Enfim, seria necessario o estudo da religido em si mesma e,

posteriormente, uma analise de seu impacto na ordenacéo e modelacéo do cotidiano.

21



O trabalho de campo e a pesquisa com fontes bibliograficas e documentais

A pesquisa de campo procurou estruturar-se em torno de dois objetivos basicos. Em
primeiro lugar, a realizacdo de um conjunto de entrevistas que enfocasse as vivéncias
religiosas de umbandistas e fiéis da IURD. Em segundo, a observagdo, nos espacos de culto
dessas duas religides, de suas praticas rituais.

Assim, foram realizadas vinte e duas entrevistas. Onze com umbandistas e onze
com fiéis da IURD. Os roteiros™ preparados para tais dialogos possuiam quatro ntcleos de
questdes. A idéia era que meus interlocutores me fornecessem: (1) uma narrativa de sua
experiéncia religiosa; (2) sua visao do sistema cosmoldgico e dos valores éticos e morais de
sua religido; (3) uma descricdo de algumas préaticas rituais da mesma e (4) que eles
elaborassem uma comparacdo entre umbanda e IURD passando pela questdo da
intolerancia religiosa. Em resumo, estava em busca dos percursos religiosos de meus
entrevistados'?, uma descricdo de suas atuais religides e uma opini4o a respeito de como
transitam praticas e simbolos por “debaixo dos panos” do conflito.

Além dos discursos dos fiéis, interessava-me observar, in loco, o funcionamento da
umbanda e da IURD. Para tanto, era necessario escolher uma tenda e um templo e os rituais
a serem observados. A segunda parte foi a mais facil. Deveria privilegiar os rituais que me
permitissem acompanhar os exus em acdo — o principal ponto de contato entre os dois
sistemas. Isso significa que, na tenda de umbanda, deveria privilegiar os trabalhos voltados
para as “forcas das trevas”, para os “espiritos mais atrasados”. Aquilo que os umbandistas
chamam de esquerda, em contraposicdo ao pélo de luz, da direita®>. Os trabalhos para
louvacdo dessas forgcas acontecem, em geral, na ultima sexta-feira de cada més. Ja na

IURD, para assistir as performances de seus exus, deveria acompanhar os rituais destinados

1 Esses roteiros de entrevistas podem ser vistos nos anexos.

12 \fer, também nos anexos, os quadros com informagdes acerca dos entrevistados. Neles podem ser
observados dados referentes a idade, ocupacdo, escolaridade, local de nascimento, estado civil e nimero de
filhos.

22



a sua manifestacdo e posterior expulsdo. Os principais, para tal finalidade, eram a Sesséo
espiritual do descarrego (realizada as tercas-feiras), a Reunido de libertacdo (sextas-feiras) e
a Sessdo especial de descarrego no Vale do Sal (domingos).

A realizacdo da pesquisa de campo, por sua vez, foi marcada por um avango
desigual.

A tenda de umbanda de Pai Jorge — “Estrela do Oriente” —, na qual realizei minhas
observagdes, foi-me indicada por uma amiga. Logo pude notar que o histérico'* dessa casa
— com origens kardecistas e uma passagem pelo candomblé — serviria muito bem aos
objetivos de minha pesquisa. E importante destacar que fui muito bem recebido nessa
comunidade religiosa e que ndo foi colocado nenhum impedimento a minha observacao.
N&o me recordo de ter encontrado um unico umbandista que tenha se recusado a me
conceder uma entrevista. Dessa forma, tanto a observacédo dos rituais quanto o dialogo com
interlocutores dessa religido foram absolutamente tranguilos. N&do posso negar que minha
vivéncia no meio umbandista, atraves de minha familia, também facilitou minha
aproximacéo — devo ter evitado algumas gafes por conta disso.

Com relacdo a IURD, porém, antes mesmo de minha chegada ao campo, minhas
expectativas ndo eram muito animadoras. Além de certo “residuo panfletario” em minha
consciéncia, havia indicacbes relativamente palpdveis de que eu, como
antropologo/pesquisador, poderia ndo ser muito bem recebido nos espacos dessa religido.
Durante a revisdo bibliogréafica que antecedeu o inicio de meu trabalho de campo, tomei
contato com relatos de alguns autores que davam conta de uma certa atitude *“pouco
receptiva”, por parte da IURD, para com jornalistas e pesquisadores. Nesse sentido, o
socidlogo Ricardo Mariano nos da um exemplo interessante das atitudes da denominacgéo

frente aos interessados em pesquisa-la:

(...) Em meados de 1994, convictos ou tomados por parandia de que havia
uma conspiragdo em andamento para destruir a igreja — encabegada por jesuitas
municiados por informacg6es colhidas na imprensa e nas pesquisas académicas —,
lideres da denominacdo proibiram todo e qualquer membro ou pastor de dar
entrevistas ou esclarecimentos a quem quer que solicitasse. Proibicdo que ainda
permanece. Além de jornalistas, pesquisadores tampouco sdo benquistos. Um

13 Esses termos serdo tratados com maior detalhe ao longo do trabalho.
4 Mais adiante, ao longo da etnografia sobre a umbanda, fornecerei maiores detalhes sobre esse histdrico.

23



estudante de medicina da Universidade Federal do Ceara teve rasgados o0s
questionarios que aplicava aos fiéis. (1999:73)

A essa possibilidade de uma recepcdo pouco acolhedora, devo somar meu
desconhecimento inicial desse campo religioso. Antes do inicio desta pesquisa, hunca havia
entrado em um templo evangélico. Eu ndo tinha nenhum interlocutor nativo que pudesse
me auxiliar com as regras mais elementares do que seria uma “etiqueta evangélica”.

Bem, apesar de minhas reservas iniciais, as visitas ao templo da IURD nao
trouxeram nenhuma dificuldade. O Templo Maior, com capacidade para alguns milhares de
pessoas, favoreceu enormemente meu anonimato. Talvez o Unico ponto a registrar, quanto a
observacao in loco, diga respeito ao primeiro ritual que assisti. Antes de me definir pela
observacao sistematica do Templo Maior, fiz uma visita exploratéria a uma minuscula
unidade da igreja localizada na Rua da Consolacdo, proxima ao centro de S&o Paulo. Num
domingo, para observar uma variante das sessdes de descarrego, preparei-me para a Vvisita.
Trajei-me como julgava adequado a um “crente”; um belo par de sapatos e uma camisa
social. Creio que meu exercicio de alteridade comecou, de fato, ai. A IURD, com sua
liberalizacdo dos tradicionais usos e costumes de santidade, adotados por boa parte dos
evangeélicos, parece dar pouca importancia a vestimenta. Tanto é assim que, num grupo de
trinta fieis, eu era o unico a utilizar trajes mais formais.

O ponto realmente complicado para a realizacdo da etnografia junto a IURD foi
conseguir realizar as entrevistas com seus fiéis. Tratava-se de campo pouco receptivo e eu
ndo dispunha de pessoas que nele pudessem me introduzir. Duas entrevistas foram
conseguidas através de uma colega™ do curso de pés-graduagdo. Essa dupla inicial, no
entanto, ndo me rendeu outros didlogos — apesar de meus insistentes apelos por parentes,
amigos e conhecidos que se dispusessem a conversar. A partir dai, entdo, eu ndo sabia mais
como avancar. Por sorte, uma grande amiga, nesse periodo de minha pesquisa, pediu-me
que resenhasse, para uma revista eletrbnica, uma dissertacdo de mestrado sobre o
aproveitamento de tecnologias da informacdo e comunicacdo em Ciéncias Sociais

(Andalécio, 2004)*®. Algumas questdes abordadas nesse trabalho eram particularmente

1> Quanto a essas entrevistas, meus agradecimentos & Erica — minha amiga e colega de pés-graduagao.
A referéncia completa: Andalécio, Aleixina Maria Lopes. O uso de tecnologias da informacdo e
comunicacdo no desenvolvimento da pesquisa em Ciéncias Sociais. Dissertacdo apresentada ao curso de

24



interessantes para um antrop6logo: o estabelecimento da internet como um novo campo de
interacdo, que prescindia do contato face a face, e, nesse sentido, a possibilidade, por
exemplo, de realizacdo de entrevistas via salas virtuais de bate-papo (chat). A partir desse
texto, pude pensar em uma saida para meu impasse’’.

A solucdo foi alcangada através de um popular sitio de relacionamentos da internet:
o “orkut”®. Elaborei um pedido de ajuda para minha pesquisa, e passei a coloca-lo em
comunidades de discussdo voltadas a IURD. Informava sobre o tema de meu trabalho,
meus objetivos, etc. O recado era colocado tanto naquelas comunidades que elogiavam a
denominagdo quanto nas que possuiam um discurso bastante critico. A receptividade foi
minima. As poucas pessoas que responderam ao apelo em geral moravam em outras
cidades (e eu ainda achava algo muito “controverso” a realizacdo de entrevistas via chat).
Entdo decidi entrar em contato diretamente com os fiéis da denominacéo. Através de suas
paginas pessoais de apresentacdo nesse sitio, buscava aqueles que eram residentes na
cidade de Sao Paulo e deixavam disponivel seu endereco eletrénico. Apds enviar algumas
dezenas de mensagens eletronicas e ser ignorado por muitos, consegui agendar mais quatro
entrevistas que, por sua vez, renderam-me outras cinco. Dessa forma, é possivel dizer que
devo ao orkut, direta ou indiretamente, nove das entrevistas que, apds muita insisténcia,
consegui realizar com os fiéis da IURD.

A dificuldade para obtencdo dessas entrevistas, comparada com a facilidade com
que entrevistei os umbandistas, levou-me a adotar uma estratégia para 0 campo que, para
mim, resultou numa certa perplexidade moral. Falarei dela porque acho importante que o
leitor possa julgar os resultados aqui apresentados a luz das “mazelas” da realizacdo de
minha etnografia. O ponto em questéo diz respeito aos discursos construidos para viabilizar
esta pesquisa. Quando entrava em contato com umbandistas, dizia que meu trabalho
versava sobre a intolerancia da IURD para com sua religido. I1sso era uma senha para uma

boa recepcdo. Mas esse fato ndo me preocupava tanto, considerando que, realmente,

mestrado em Ciéncia da Informacéo da Escola de Ciéncia da Informacdo da Universidade Federal de Minas
Gerais. Edicdo em CD-Rom fornecida pela autora. 2004.

YGostaria de agradecer a antrop6loga Rita Amaral pela possibilidade de resenhar esse trabalho. E eu pensava,
a época, que ele nunca me seria Gtil! A referéncia dessa resenha: Vieira, Antonio Gracias. Usos e costumes da
pesquisa em Ciéncias Sociais e as Tecnologias da Informagdo e Comunicacdo. In: OS URBANITAS -
Revista de Antropologia Urbana. Ano 2, vol. 2, n.l. Disponivel via WWW no URL:
http://www.osurbanitas.org/osurbanitas2. Internet, 2005. Capturado em 07/08/2005.

'8 O endereco do sitio é: www.orkut.com.

25



propunha-me a estudar o conflito e, de fato, enxergava um protagonismo da IURD no
mesmo. No entanto, ao tomar contato com os fiéis dessa denomina¢do neopentecostal,
colocava de lado seus ataques e a justificativa para meu trabalho girava em torno de temas
como o “entendimento mais profundo da estrutura de culto da IURD”, *“o historico de
conversdo da pessoa” ou “o preconceito sofrido pelos fiéis”. Isso estava presente até mesmo
na carta que lhes enviava via correio eletrénico. O contraponto utilizado era sempre o do
papel do jornalista, quando este atuava de forma sensacionalista. Dizia aos meus
entrevistados — e acho que ndo faltei com a verdade — que me propunha a fazer uma
pesquisa mais detida e cuidadosa do que aquela dos jornalistas que, apOs assistirem a
alguns cultos da denominacao, saiam a pregar seu carater charlatéo.

Assim, o que quero dizer é que, enquanto me sentia totalmente a vontade para
dialogar com os umbandistas a partir do que julgava os reais interesses de minha pesquisa,
sentia-me obrigado a escolher com muito cuidado as palavras a serem utilizadas com os
fiéis da IURD. Muitas vezes, excluindo, na apresentacdo de meu trabalho, questdes que
julgava definidoras de sua natureza. Fui obrigado, assim, a construir uma certa
representacdo que me permitisse evitar maiores percal¢cos na obtencdo dessas entrevistas.
Valendo-me de uma atitude muito cuidadosa, posso dizer que ndo construi discursos
exatamente mentirosos. Mas é fato que eles privavam meus interlocutores de informagdes
muito importantes para uma melhor compreensdo de meus objetivos.

* * *

Além do trabalho de campo, foi necesséria, para a realizacdo desta dissertagcdo, uma
pesquisa que levasse em conta fontes bibliograficas e documentais.

Com relacdo as fontes bibliogréficas, a atencdo esteve voltada para trés tipos de
producdo. Inicialmente, foram lidos textos que tratavam do sistema religioso umbandista.
Através dessas leituras, procurei compreender sua cosmologia e estrutura ritual e a
organizacdo de suas unidades religiosas, as tendas. Também foi importante me debrugar
sobre as analises que tratavam de divindades fundamentais para a relacdo entre umbanda e
IURD: no caso, exus e pombagiras.

Em segundo lugar, foi realizado exercicio analogo com relacdo a IURD. Busquei
trabalhos que descrevessem sua estrutura cosmolégica e ritual. Além disso, para poder

contextualizar o “lugar” dessa denominagdo no campo religioso brasileiro, fiz algumas

26



leituras que me permitiram perceber quais as suas relagdes para com outras denominagées
evangélicas e pentecostais. Trabalhos que tratavam ainda de questfes especificas a IURD
foram importantes: aqueles que analisavam seu protagonismo na guerra espiritual, seu
agressivo discurso proselitista e os elementos presentes na Teologia da Prosperidade — que
é um dos pilares doutrinarios dessa denominag&o.

Por fim, foram importantes os textos que abordavam especificamente a questdo do
conflito religioso. Nessa Ultima parcela da bibliografia abordada, além da questdo referente
as formas como umbandistas e fiéis da IURD interpretam o conflito, numa abordagem mais
ampla, passei por algumas discussoes acerca da liberdade religiosa em nossa sociedade e as
dificuldades de mediacdo institucional dos conflitos.

E importante ressaltar que as obras relacionadas a tais contetidos serdo utilizadas ao
longo de minha etnografia para a analise das questdes citadas.

Quanto as fontes documentais, embora, a principio, pretendesse dedicar-lhes maior
atencdo, em virtude das dificuldades do campo e das limitagOes de tempo, sua utilizagéo foi
limitada. Realizei uma leitura mais atenta de duas obras de Edir Macedo: Orixas, caboclos
e guias: deuses ou demonios (1996) e O perfeito sacrificio (2004). O segundo livro procura
fundamentar, biblicamente, o valor litargico da realizacdo de ofertas financeiras e da pratica
do dizimo. Ele atende a um ponto bastante especifico de meu trabalho. O primeiro, no
entanto, foi-me muito mais Gtil. De duas formas. Inicialmente porque, na medida em que
Macedo faz dele uma sistematizacdo da cosmologia e de certas praticas rituais da IURD,
ele poderia ajudar-me a cobrir eventuais lacunas deixadas por meu trabalho de campo. Em
segundo lugar, em razdo dessa obra também constituir-se numa espécie de “etnografia” das
religibes afro-brasileiras, ela mostra a profundidade do conhecimento dessas religides por
parte da IURD e a maneira como esta interpreta, a partir de seu sistema de crengas, de
forma bastante critica, suas praticas. Apenas como exemplo, nas paginas 106-108, Macedo
expbe o seguinte topico: “Alguns pratos usados pelos ‘orixds’”. Nele, descreve as
atribuicbes dos principais orixas do pantedo nagd, suas comidas rituais preferidas e 0s

santos que 0s representam no sincretismo com o catolicismo popular™.

19 Essa obra do bispo Macedo — Orixas, caboclos e guias — é muito citada em varios trabalhos existentes sobre
a IURD. Uma anélise sobre sua origem e sua utilizagdo como “etnografia” pode ser encontrada em Silva,
2006b, no prelo.

27



Pretendia ainda observar, cuidadosamente, mais alguns materiais: as reportagens
publicadas pelo jornal Folha Universal e os programas de radio e televisao produzidos pela
denominacdo. Isso, infelizmente, ndo foi possivel. Esses materiais foram vistos de forma

assistematica e serviram para que eu pudesse ter uma visdo mais geral da IURD.

28



Capitulo 1 - Umbanda: seus deuses e seus rituais

A umbanda integra 0 que chamamos de campo religioso afro-brasileiro. Como o
proprio nome sugere, tal campo é formado pelos sistemas religiosos que possuem uma
marcante ascendéncia cultural africana. Vejamos, entdo, com quem ela divide esse
“espaco”. Temos as varia¢des regionais do rito jeje-nagd: o candomblé, de nacdo queto, na
Bahia, no Rio de Janeiro e em S&o Paulo; o batuque no Rio Grande do Sul e o xangd em
Pernambuco. De forte influéncia jeje, no Pard e no Maranhdo, ha o tambor-de-mina.
Influenciado pelas praticas bantos, muito presente também na Bahia, no Rio de Janeiro e
em Séao Paulo, ha o candomblé de nacdo angola. Uma variante desse culto, muito presente
na Bahia, e que é marcada por uma preeminéncia de espiritos que representam os indigenas
que habitavam o Brasil antes da ocupacdo portuguesa, é o candomblé de caboclo. Numa
faixa que se estende da Amazobnia até Pernambuco, podemos ver uma série de variantes
religiosas que combinam préaticas banto com uma forte influéncia indigena. Merecem
destaque a pajelanca (Amazonas, Para e Maranhao) e o catimbé (Pernambuco e Paraiba)®.

Por outro lado, se tratarmos de um campo religioso medidnico, marcado pelos
sistemas religiosos que, em suas praticas rituais, lidam com a incorporacdo de entidades
espirituais, podemos agregar, também, o espiritismo kardecista.

Dito isso, tratemos especificamente da umbanda. Levando em conta a
multiplicidade e complexidade de sua ascendéncia, é tarefa sempre ardua analisar suas

origens. Para facilitar meu trabalho, comecemos por uma citacao:

A umbanda, como culto organizado segundo os padrdes atualmente
predominantes, teve sua origem por volta das décadas de 1920 e 1930, quando

2 Sobre o campo religioso afro-brasileiro e suas variantes regionais, consultar: Bastide (1985) e Silva
(2000b).

29



kardecistas de classe média, no Rio de Janeiro, Sdo Paulo e Rio Grande do Sul,
passaram a mesclar com suas praticas elementos das tradi¢des religiosas afro-
brasileiras, e a professar e defender publicamente essa “mistura”, com o objetivo
de torna-la legitimamente aceita, com o status de uma nova religido. (Silva,
2000b:106)

Detalhemos as afirmacdes de Silva. O chamado “kardecismo” foi inspirado nas

doutrinas do francés Allan Kardec?. Tratar-se-ia de:

(...) um sistema filoséfico-religioso cujos principais elementos sdo a
concepgao hinduista do carma — a crenga na reencarnacao — e a possibilidade de
comunicacgao entre o mundo dos mortos e o dos Vvivos.

(...) Segundo a versdo mais corrente do kardecismo, 0 universo esta
constituido por diferentes planos hierarquizados, de acordo com a posi¢cdo que
ocupam numa escala que vai desde estagios muito inferiores, proximos a matéria,
até o plano da suprema perfeicdo espiritual. A lei da evolucéo, inscrita em cada
ser, consiste na sua continua e irreversivel ascensédo desde os planos inferiores aos
mais elevados e perfeitos (Magnani, 1991:23).

Os praticantes do kardecismo, em sua comunicagdo com o mundo dos mortos,
privilegiariam o contato com espiritos altamente evoluidos (as figuras dos médicos, como
Bezerra de Menezes, seriam muito populares) e o fariam em um ambiente sereno e
controlado. Quando espiritos considerados ainda atrasados espiritualmente e de
comportamento mais performéatico — como caboclos e pretos-velhos — insinuam-se em suas
sessOes de trabalho, sdo convidados a retornarem ao plano astral.

A plasticidade e a liberdade de performance que faltavam aos rituais kardecistas
foram encontradas nas préaticas da cabula e da “macumba”, ambas de origem banto. Mais
do que sistemas religiosos, tratavam-se de conjuntos pouco organizados de praticas
magicas. Em outra vertente das influéncias africanas, houve, também, a incorporacdo de
divindades que compunham o pantedo nagd: os orixas. As influéncias da “terra” fizeram-se
notar pelas entidades dos caboclos e dos pretos-velhos. Os primeiros representando 0s
indios que habitavam o solo brasileiro antes da ocupagdo portuguesa e 0s segundos 0S
escravos que foram trazidos da Africa e sofreram toda a dor de longos anos de cativeiro.
Junto a isso, ainda houve a influéncia do catolicismo popular, com a devocgéo aos santos, e

das préaticas magicas de origem européia.

30



Vejamos, entdo, como esses elementos combinaram-se para dar origem a umbanda.
Podemos dizer que o kardecismo forneceu a sintaxe e as demais variantes magico-religiosas
0S personagens, praticas rituais e elementos litdrgicos da nova religido. Explico. Coube a
doutrina kardecista a codificacdo da umbanda a partir de sua teoria da evolucdo espiritual.
O Deus judaico-cristdo, os orixas do pantedo nagd, os caboclos e pretos-velhos — mais
algumas entidades que citarei a seguir — foram ordenados num continuum de evolugédo
espiritual, desde os mais perfeitos até os menos evoluidos. As praticas méagicas, por sua
vez, foram absorvidas a partir de uma depuracdo que procurava por de lado tudo que era
considerado representativo de atraso espiritual e barbarismo — um bom exemplo é o dos
sacrificios animais. E o ideal kardecista do trabalho espiritual caritativo permaneceu como
finalidade maior.

Vale lembrar que, ao longo de sua historia, a umbanda organizou-se atraves de
federagOes. Essas instituicbes procuravam cumprir um papel duplo. Por um lado, organizar,
representar e defender as tendas umbandistas (através de apoio juridico, por exemplo) e,
por outro, fazer o esforco codificador chegar até os espacos de culto. Se obtiveram relativo
sucesso no primeiro caso, 0 mesmo ndo se pode dizer do segundo. Mais que Umbanda, o
gue temos hoje sdo umbandas. Cada tenda encerra um microcosmo religioso, com misturas
especificas de magia, influéncias africanas, kardecistas, cristds... Ha tendas que se
aproximam muito das praticas do candomblé angola e outras que preferem as influéncias do
kardecismo. Algumas baniram o sacrificio de animais, enquanto outras continuam a realizar
tal ritual. Também ha aquelas que se dedicam quase que exclusivamente ao culto das
entidades de luz, ao passo que outras privilegiam as entidades das trevas (os chamados
terreiros de quimbanda). Enfim, as possibilidades sio muitas®.

Podemos tentar classificar essas varias umbandas, no entanto, de acordo com as
tentativas de seus integrantes no sentido de embranquecer ou empretecer suas
caracteristicas cosmologicas e liturgicas. Assim, na pratica, no campo religioso brasileiro,
teriamos algumas umbandas que procurariam destacar suas influéncias kardecistas e outras

que valorizariam sua ascendéncia africana. Vejamos um exemplo, coletado no campo, de

2! pseudénimo de Leon Hippolyte D. Rivail (1804-1869).

22 para maiores detalhes sobre as origens e a formacdo da umbanda, ver, entre outros: Concone (1987),
Brumana & Martinez (1991), Magnani (1991), Ortiz (1991), Negrdo (1996a), Silva (2000b) e Giumbelli
(2002).

31



discurso de um representante de uma umbanda embranquecida. Trata-se de uma
comparacédo feita por Alexandre, um “militante” umbandista egresso do kardecismo. Ele
procura afirmar o carater de brasilidade dessa religido em contraposicdo a valorizacdo de
uma ascendéncia cultural africana presente no candomblé. Para ele, ndo sem razdo, o

candomblé seria:

“(...) uma religido brasileira que visa resgatar a religiosidade da cultura
nago e iorubéd, que faz o culto de orixa na Africa. SO que, na Africa, o que existe sdo
cultos de nacdo. O candomble, ele tenta restaurar, num anico culto, todos os cultos
de todas as na¢des nago-ioruba”.

Ele enxerga o candomblé como uma resisténcia cultural e um resgate da
religiosidade africana. J& a umbanda n&o teria nenhuma preocupacao com esse resgate. Sua

conclusao:

“(...) Ela tem influéncia africana? Tem. Do mesmo jeito que tem influéncia
indigena. Se falar que a umbanda é afro-brasileira, entdo tem que falar que é afro-
indo-européia-brasileira. Porque a umbanda tem influéncia indigena, européia e
brasileira”.

Mas vejamos um fato interessante. No cotidiano das tendas, se ndo séo freqlentes
mengdes ao kardecismo, seus freqlientadores ou seus centros de trabalho espiritual, por
outro lado, no que diz respeito ao universo afro-brasileiro, mais especificamente ao
candomblé, parecem existir relagdes muito mais intensas. Tais relacfes seriam marcadas
por disputas, trocas simbolicas, aproximacgdes e distanciamentos rituais, etc. Assim, ao
menos no nivel do discurso, o que fica muito evidente é: a umbanda pode se apropriar de
um sem-numero de praticas do kardecismo; pode, inclusive, ter importado toda sua moldura
cosmoldgica a partir desse sistema, mas, na pratica, parece disputar espaco com o

candomblé, no campo religioso brasileiro®.

2% Sobre 0 embranquecimento e o empretecimento da umbanda, nesses termos, ver Ortiz (id.). Para perceber o
outro lado dessa relacdo, ou seja, de que modo o candomblé procura se diferenciar da umbanda, selecionando
tracos associados a uma ascendéncia africana e pondo de lado aqueles que podem ser associados a esse
sistema religioso concorrente, ver Silva (1995).

32



1.1 A cosmogonia umbandista

Pretendo apresentar, a seguir, a cosmogonia umbandista. Em outras palavras, trata-
se de tentar compreender o qué os integrantes desse sistema religioso cultuam.

O pantedo umbandista seria formado, basicamente, por duas categorias de
divindades, hierarquizadas de acordo com seu grau de evolucéo espiritual. Os orixas, seres
muito evoluidos/iluminados, e as entidades, que ainda guardam uma acentuada
proximidade com nosso plano de existéncia.

Falemos um pouco desses seres. A primeira categoria diz respeito aos deuses
trazidos da mitologia nagd. No candomblé, teriamos, de modo geral, um pantedo
constituido pelas seguintes divindades: Exu, Ogum, Oxdssi, Ossaim, Oxumaré, Omulu,
Xang6, lansd, Oba, Oxum, Logun-Edé, Eua, lemanja, Nand e Oxala. A umbanda,
trabalhando com um esquema simplificado dessa mitologia, lidaria com um ndmero mais
restrito de orixas. Dessa forma, eles seriam basicamente oito: Ogum, Oxossi, Xango,
Omulu, Oxum, lansd, lemanja e Oxala. E bom ressaltar que os orixas cultuados podem
variar muito de uma tenda para outra. Alguns sdo adicionados com grande freqiiéncia a essa
lista, como Nang, e outros s6 muito raramente, caso de Eua.

Os integrantes do pantedo nagd, em sua transicdo para a estrutura de culto
umbandista, passaram por algumas transformacdes. Suas mitologias foram reinterpretadas a
luz do kardecismo e, também, do sincretismo com os santos catélicos. Alguns de seus
atributos mais essenciais, no entanto, foram preservados. Ogum continua sendo um orixa
guerreiro; Oxassi € rei das matas e cacador; Xangd esta ligado a justica; Omulu rege as
doencas e sua cura; Oxum é a deusa das aguas doces; lansa € uma deusa guerreira ligada as
tempestades; lemanja é vinculada as aguas salgadas e Oxala pode muito bem ser associado
a criacdo da humanidade. No entanto, o processo de reinterpretacéo legou ao esquecimento,
na memoria umbandista, 0os mitos que tratavam de caracteristicas dos orixas que, a
principio, poderiam ser vistas como reprovaveis. Assim, referéncias ao comportamento
sexual dessas divindades ou de suas atitudes de destempero foram suprimidas. Para que eles

pudessem ser associados a pureza dos santos catélicos e se tornassem dignos de ocupar o

33



posto de elevada evolucdo espiritual que lhes reservara a influéncia da doutrina kardecista,
foi preciso extirpar-lhes algo de sua humanidade. Tudo aquilo que a moral judaico-crista
considerasse como falhas de carater.

No que diz respeito a relacdo sincrética com os santos catolicos, teriamos, mais
comumente, as seguintes associagdes: Ogum seria associado a Sdo Jorge, Ox0ssi a Séo
Sebastido, Xangb a Sdo Jerébnimo, Omulu a Sdo Lazaro ou Sdo Roque, Oxum a Nossa
Senhora das Candeias, lansd a Santa Barbara, lemanja a Nossa Senhora da Concei¢do ou
Nossa Senhora dos Navegantes e Oxala a Deus ou Jesus Cristo.

Os orixas, nas raras vezes em que vém a Terra, ndo prestam atendimento ao publico.
Limitam-se, na melhor das hipoteses, a abracar uma ou outra pessoa. Oxald, por sua vez,
nunca pode ser incorporado. Isso seria 0 equivalente a uma pessoa incorporar Deus ou
Jesus Cristo — divindades que, excluindo-se os apelos realizados através das preces, sao
inatingiveis aos seres humanos.

Abaixo dos orixas, viriam as entidades. Elas sdo hierarquizadas, de acordo com sua
evolucéo espiritual, num continuum que vai desde as mais atrasadas até as mais evoluidas
espiritualmente. O pdlo do atraso, das trevas, é chamado de esquerda. J& o polo da alta
evolucéo espiritual é chamado de direita. Assim, da esquerda para direita temos entidades
cada vez mais evoluidas. Vejamos, a seguir, a partir dos relatos colhidos, uma definicéo
mais detalhada desses dois polos.

Na direita teriamos, alem dos préprios orixas, todas as entidades que alcangaram um
razoavel estagio de desenvolvimento espiritual. Sdo seres que, de forma geral, ndo se
dispdem a praticar o0 mal e que vém a Terra para, através do trabalho espiritual caritativo,
auxiliar os seres humanos a superar suas dificuldades. Representam a luz. De todo modo,
trabalhando com a esquerda e a direita como pdlos de um continuum de evolucao espiritual,
ha, mesmo nesse campo, entidades mais ou menos evoluidas. Muitas ainda conservam
habitos terrenos reprovaveis. Isso ndo invalida o fato, porém, de que estejam
comprometidas com um ideal de bondade.

Vejamos algumas entidades que compdem a direita:

34



- Baianos:

S&o os representantes de uma certa Bahia mitica, terra das noites de magia nos
candomblés, de malandros capoeiristas e mulherengos e das baianas, a um sé tempo,
quituteiras e mandingueiras. Entidades extrovertidas e alegres, muito comunicativas.
Adoram uma batida de c6co, um cigarro de palha e uma dose de pinga. As baianas vestem-
se com suas saias rodadas e os homens usam chapéus de palha ou couro. Suas giras séo
marcadas pela descontracdo e alegria. Conversam com o publico, gostam de dancar e as

entidades masculinas ndo deixam de se insinuar para as mulheres presentes.

- Boiadeiros:

Em vida, tangiam as grandes comitivas e lagavam bois nos pastos. Quando
comparecem as tendas, possuem uma postura altiva e agressiva. Sempre usam seus chapéus
de couro. Gesticulam como se estivessem prontos para lagar algum animal imaginario e, em
altos brados, parecem dar ordens a um cavalo que estariam montando. Possuem uma forca
arrebatadora contra a energia negativa. Eles vém a Terra para fazer a limpeza espiritual de

toda a tenda. Seu comportamento severo e arrogante se assemelha ao dos caboclos.

- Marinheiros:

Os principais representantes do chamado “povo d’agua”. Sdo subordinados de
lemanja. Em vida foram estivadores, trabalhadores do cais, embarcadicos e capitdes de
pequenos navios. Quando vém a Terra, parecem estar sempre bébados. E, ai, entdo, bebem
ainda mais. Costumam ser terrivelmente mulherengos. Sua indumentaria, quando
incorporados em uma pessoa, consiste nos indefectiveis bonezinhos de marujos. Sao
alegres, extrovertidos, carismaticos, amigos e companheiros. Ajudam em problemas de
trabalho, relacionamentos com a familia e de orientagdo em questdes financeiras. Possuem
uma energia equilibradora e purificadora. Um entrevistado procurou fornecer uma

explicacdo para a “bebedeira” dessas entidades:

35



“Marinheiro realiza um trabalho equilibrador, por isso que ele vem...
Parece que ta bébado, né? Mas néo ta ndo. E a energia dele. A energia dele joga
vOcé pra cd, joga vocé pra la. Parece que ele ta desequilibrado porque, realmente,
a funcéo dele é equilibrar vocé.” (Alexandre)

- Criangas:

Sé&o espiritos infantis. Sua presenca em uma tenda é marcada pela grande alegria e o
impressionante consumo de doces, mel e refrigerantes. Adoram brincar com os presentes —
e também pregar-lhes pecgas. Os sentimentos predominantes em suas giras Sdo a pureza,
inocéncia, alegria e agitacdo. Sao giras extremamente animadas, com 0s médiuns, quando
incorporados, pulando de um lado ao outro da tenda. As criangcas também possuem certa
falta de tato, motivada por um mistura contraditéria de inocéncia e malicia, 0 que pode

levé-las a fazer revelagdes desagradaveis, sobre a vida dos consulentes, ao publico.

- Pretos-velhos:

Representam 0 escravo que, trazido da Africa, conseguiu suportar longos anos de
trabalho arduo e privacio. Nesse processo, acumulou limitacdes fisicas e sabedoria. E um
importante ponto de injuncdo entre a ancestralidade africana da umbanda e suas influéncias
catdlicas: todo preto-velho sabe recitar um grande nimero de preces catélicas. Além disso,
eles estariam muito ligados as ervas de uso ritual. Os pretos-velhos seriam profundos
conhecedores de suas propriedades magicas ocultas. No caso particular da arruda, ela pode
ser usada por essas entidades para benzer seus consulentes que tenham sido vitimas do
mau-olhado. Sao associados aos procedimentos magicos de cura de uma forma geral. Suas
giras sdo calmas e paradas. Algumas pessoas citaram, num tom mais pejorativo, a
monotonia e a lentiddo (a chatice...) desses trabalhos. De qualquer forma, os pretos-velhos

sdo figuras doces, compreensivas, pacientes e gentis.

- Caboclos:

Representam os indios que habitavam o Brasil antes da ocupacdo portuguesa. Seu

comportamento € tipico da voga romantica: corajosos, arrogantes e profundamente

36



apegados a sua liberdade. Sua indumentaria, porém, parece uma adaptacdo extravagante
daquela utilizada pelos indigenas norte-americanos: grandes e espalhafatosos cocares
multicoloridos. Em seus trabalhos estdo presentes sentimentos associados a determinacéo,
vontade de realizacdo e severidade. Giras de caboclos séo agitadas e tensas: trata-se de uma
entidade muito evoluida espiritualmente mas que, por outro lado, ndo tem muito tato para
lidar com as pessoas. Quando precisam dizer algo aos seus consulentes — por pior que seja
—, ndo se inibem: como me disse Rosa, médium da tenda de Pai Jorge, os caboclos podem

até ndo falar palavrdes, mas constrangem as pessoas com suas palavras francas e duras.

- Oguns:

Representam um ponto de transicdo entre as entidades propriamente ditas e 0s
orixas. S8o guerreiros que combinam caracteristicas desses dois grupos de seres. Vém a
Terra com grande frequéncia. Ndo costumam falar e nem prestar atendimento, mas estdo
sempre dispostos a abracar alguém. Possuem ar marcial e costumam carregar uma espada
(em alguns casos, vestem uma capa vermelha). Os meédiuns, quando incorporados por

oguns, demonstram, em seus semblantes, um misto de coragem, austeridade e arrogancia.

- Ciganos:

Os ciganos, na verdade, representam um ponto de transi¢do entre as entidades de
direita e esquerda. Em certas tendas umbandistas comparecem apenas nos trabalhos
dedicados as trevas e, em outras, podem comparecer tanto nos rituais de louvagdo a
esquerda quanto naqueles voltados a direita. Essa mobilidade garantiria a eles a capacidade
de estabelecer a continuidade do continuum umbandista, restringindo o alcance da cisdo
entre esquerda e direita. De fato, ndo possuem 0 comportamento grosseiro de exus e
pombagiras. Também ndo se dispdem, de forma geral, a realizacdo de trabalhos cuja
moralidade poderia ser questionavel. Porém, sua capacidade de atuacdo magica — muito
vinculada as questdes de dinheiro e amor — somada ao habito de exigirem certos
“presentes” como retribuicdo por seus servigos, reforcam sua aura de seres interesseiros e

traicoeiros. Nas tendas, quando incorporados, obedecem a certo esteredtipo dos ciganos

37



presentes em filmes e romances. Seriam mulheres com lencos em volta da cabeca, saias
rodadas e muitos colares dourados. Os homens, também com lencos a envolver a cabeca,
utilizariam camisas parcialmente desabotoadas, misturando um ar de desleixo e
sensualidade. Ciganos e ciganas possuem absoluta fixacéo pela cor vermelha. S&o entidades
alegres, gostam muito de dancar e tratam os visitantes com grande gentileza. Apenas 0
didlogo, nessas ocasides, torna-se complicado. O portugués arrastado, com algumas
expressdes que lembram o espanhol, dificulta o perfeito entendimento de suas falas.

Passemos a esquerda. Ao tentarem defini-la, os entrevistados dividiram-se em dois
grupos. O primeiro deles, formado por umbandistas egressos do kardecismo, expds que, na
esquerda, estariam as entidades que se dispdem a praticar o0 bem trabalhando em meio as
trevas. Elas ndo seriam intrinsecamente mas ou atrasadas. Alexandre disse que “eles [os
exus] habitam nas trevas mas as trevas ndo habitam neles. Assim, seriam entes espirituais
gue atuam em planos menos evoluidos para ajudar os que la estdo: orientando-os sobre
como superar seu atraso e convencendo-os a ndo mais prejudicar os habitantes da Terra
com atitudes maléficas. O que teriamos com essa primeira definicdo € uma visao positivada
das entidades que compdem esse campo. Ja o segundo grupo, formado por egressos do
candomblé e da Igreja Catolica, afirmou que a esquerda seria formada por seres que
possuem algo de intrinsecamente maligno em seu carater. Em seus rituais, 0 nome de Deus
seria substituido pelo do Diabo. Assim, ao contrario da visdo do grupo anterior, ndo seriam
apenas entidades trabalhando num espaco sombrio. Elas mesmas seriam muito pouco
evoluidas, dadas a comportamentos de duvidosa moralidade e estariam associadas a um
espaco préximo ao inferno dos cristdos.

As entidades que compdem esse campo, para 0s objetivos deste trabalho, sdo de
vital importancia. Sdo elas que irdo transitar com maior freqliéncia entre as tendas de
umbanda e os templos da IURD, construindo, assim, uma continuidade simbélica entre
esses dois sistemas religiosos. Dessa forma, dedicar-me-ei a uma descri¢cdo mais detalhada
desses seres: 0S exus e sua contraparte feminina, as pombagiras.

No entanto, antes de analisar mais detidamente as entidades que compdem a
esquerda, gostaria de passar, rapidamente, pela questdo do ordenamento geral do pantedo
umbandista. Ficou faltando tratar da “teoria das linhas”. Fruto de um esforco de
racionalizacdo desse pantedo, empreendido, em grande parte, pelos intelectuais da religido,

38



tal teoria permitiria a ordenacdo de orixas e entidades nas chamadas “linhas” ou
“vibragdes”. N&o existiria consenso quanto a formacdo desses compartimentos celestes.
Mas, de todo modo, uma das possibilidades seria a seguinte: (1) Linha (ou vibracdo) de
Oxald, (2) Linha de lemanja, (3) Linha de Xang6, (4) Linha de Ogum, (5) Linha de Oxdssi,
(6) Linha das criangas e (7) Linha dos pretos-velhos.

Cada uma dessas linhas seria subdividida em sete legides, cada uma delas liderada
por uma determinada entidade de altissimo desenvolvimento espiritual. As legides, por sua
vez, dividir-se-iam em mais sete falanges cada uma e estas em sub-falanges. Essas divises
multiplicar-se-iam indefinidamente e formariam uma gigantesca miriade de entidades
lideradas por determinados orixas (caso das cinco primeiras linhas) ou classificadas de
acordo com seu tipo (caso das linhas de criangas e pretos-velhos).

Acho que uma discussdo mais profunda a respeito da teoria das linhas € dispensavel
a este trabalho. Esse sistema classificatorio me parece absolutamente ausente do cotidiano
das tendas — trata-se, muito mais, do esforco codificador dos intelectuais da religido. Entre
meus entrevistados (e todos os umbandistas com o0s quais travei contato ao longo da
pesquisa de campo), apenas um citou as linhas de umbanda, quando perguntado a respeito
das divindades desse sistema religioso. Mesmo assim, essa pessoa ndo soube elencar quais
seriam essas linhas e ndo conseguiu me explicar qual seu funcionamento. Desse modo,
creio que estariamos diante de uma certa leitura do cosmo umbandista que diria respeito a
uma parcela extremamente restrita dos participantes dessa religido. Na prética, o que foi
possivel perceber é a divisdo entre orixas e entidades e a vinculagdo de certas entidades a
alguns orixas — 0s oguns responderiam a Ogum, os marinheiros a lemanjé e os caboclos a
Oxossi, nos exemplos mais evidentes. Creio, portanto, que ndo cabe um maior

aprofundamento dessa questio em meu trabalho?”.

e [EXxus e pombagiras

Quando me referi ao pantedo nago, tratando rapidamente de sua simplificacdo e

reinterpretacdo rumo a estrutura cosmolédgica umbandista, o leitor deve ter notado que,

2 De qualquer forma, para uma discussdo mais profunda sobre a teoria das linhas, consultar Ortiz, 1991:78-
91.

39



entre 0s orixas postos de lado, estava Exu. Em seu longo caminho rumo as tendas de
umbanda do Brasil, saindo da Africa, passando pelos candomblés e atravessando maltiplas
reinterpretacbes, Exu, para 0s umbandistas, deixou de ser um orixa. Em seu lugar,
apareceram 0s exus: hierarquicamente inferiores aos orixas, ocupam o papel de entidades
na cosmogonia umbandista. Para um melhor entendimento, fagamos um pequeno historico
dessa transformacao.

Na Africa, Exu era visto como um orix4 associado a comunicagdo e a
transformacdo. No primeiro caso, a ele cabia o papel de mensageiro entre 0s deuses e,
também, entre os deuses e os mortais. Ele seria o responsavel por fazer a ponte entre o
mundo mitico dos deuses (orum) e o plano habitado pelos homens (ai€). Para que tal
comunicacdo fosse estabelecida, no entanto, era necessario que Exu fosse pago, recebesse
sua oferenda. Quanto a transformacao, ha que se considerar o poder de uma divindade que,
numa sociedade de tempo ciclico — e, portanto, repetitivo — como a dos iorubas, era capaz
de romper com a ordem e introduzir a mudanca. Mas, de forma ambigua e contraditoria, ao
mesmo tempo que investia contra a ordem, esse orixa garantia sua continuidade, da forma
mais elementar, na condicdo de patrono da cpula e da reproducdo humana®. Essa Ultima
caracteristica, alias, fazia com que fosse representado através de imensos falos.

Os missionarios cristdos que estiveram na Africa nos séculos XVIII e XIX véo
enxergar, no temperamento astucioso, interesseiro, instavel e libidinoso dessa divindade,
representada pelo falo, uma perfeita associacdo com o Diabo da mitologia judaico-crista.
Esse seria 0 primeiro passo rumo a demonizagdo de Exu.

A essa leitura dos missionarios cristdos ha que se somar 0 marcante processo
sincrético que transformou o pantefo nagd desde a Africa até as tendas de umbanda. Aos
demais orixas, coube uma associacdo com os santos catélicos. Numa chave maniqueista,
eles tornaram-se a representacdo do bem. A Exu, agora o Diabo, restou a encarnacdo do
mal.

Nessa transformacdo, Exu ganhou uma legido de servos. Refiro-me aos habitantes
do inferno: os demonios. Esses seres constituir-se-iam em exus. O orixa Exu dilui-se,

portanto, nessa multiplicidade de entidades exus. Sua lembranga, soterrada por densas

% Trindade (1985), Verger (1997), Bastide (2001) e Prandi (2001a).

40



camadas de ressignificagdo simbolica, aparece, de forma muito vaga e difusa, quando os
umbandistas referem-se ao “Exu maioral”, que seria o0 Diabo em pessoa.

E ainda hd a interpretacdo kardecista do papel dessas personagens, que ira se
sobrepor a leitura maniqueista do cristianismo catolico e protestante. Ao longo de um
continuum de desenvolvimento espiritual e iluminagdo, teriamos desde os espiritos
absolutamente atrasados até aqueles que estdo se aproximando da perfeicdo. Assim, se nas
profundezas das trevas temos o Diabo, na culminéncia da elevacao temos a figura de Deus.
Os muitos espiritos que habitam a escuriddo serdo os exus das tendas umbandistas. Essas
entidades serdo segregadas nesse espago em que reina o atraso: nos termos da religido,
trata-se da quimbanda.

Pois bem, os exus da umbanda, como a maior parte das entidades que integram seu
pantedo, seriam espiritos de pessoas mortas. Quando vivos, eram homens que possuiam
habitos reprovaveis, graves falhas de carater e que, por vezes, teriam sido capazes de

cometer atos terriveis:

Assim como os caboclos foram um dia indios de reconhecida bravura e
invejavel bom carater, ndo sem uma inocéncia prépria do bom selvagem, inocéncia
perdida com a chegada ao Novo Mundo da nossa sociedade do pecado, assim como
os pretos-velhos foram escravos trabalhadores, ddceis, pacificos, os exus, agora no
plural, foram homens de questionavel conduta: assaltantes, assassinos, ladrdes,
contrabandistas, traficantes, vagabundos, malandros, aproveitadores, proxenetas,
bandidos de toda laia, homens do diabo, por certo, gente ruim, figuras do mal.
(Prandi, 2001a:54)

As pombagiras, por sua vez, teriam sido prostitutas e mulheres de habitos sexuais
extravagantes. Tanto aquelas que habitaram o0s mais imundos antros de meretricio e
viveram perto da miséria, quanto as refinadas cortesas e cafetinas de luxuosos saldes (id.,
1996a:144). Marlise Meyer, em Maria Padilha e toda sua quadrilha (1993), nos mostra
gue uma delas, provavelmente a mais famosa, talvez tenha sido a amante de um rei.

Isso nos permite perceber, alias, como a escatologia umbandista é tributéria de
influéncias marcadamente cristds e kardecistas: as pessoas, quando morrem, sdo enviadas
para locais distintos de acordo com suas atitudes em vida. Aqueles que foram “bons”, véao

para um plano de existéncia melhor do que esse no qual nos encontramos atualmente, um

41



local mais iluminado. J& aqueles que foram “maus”, vao para planos menos evoluidos: as
trevas ou o inferno — e acabam por transformar-se em exus e pombagiras.

Essas entidades buscariam, entdo, a expiacdo pelos seus maus atos. Isso lhes
restituiria a luz perdida por uma vida terrena reprovavel. Assim, esses espiritos voltam a
Terra e comparecem as tendas de umbanda para compensar suas maldades: isso significa
que, atraves de seus trabalhos magicos, vdo prestar auxilio espiritual aqueles que lhes
procuram em busca de ajuda. 1sso pode significar uma limpeza espiritual, a expulsdo de um
espirito maligno que esta a prejudicar a pessoa, a ajuda para conseguir um emprego, etc.

Os exus sdo seres que, em geral, estdo no comeco de seu processo de evolugdo
espiritual e, por conta disso, possuem consciéncias ainda em formacéo. Eles ndo possuem
valores éticos e morais definidos e tampouco possuem claras no¢des do que seria “certo” ou
“errado”. Assim, dispdem-se a tomar atitudes que as demais entidades, por sua iluminacéo,

recusariam peremptoriamente:

Os Exus estdo mais proximos das fraquezas humanas e as aceitam sem
constrangimentos. Quando ha um pedido equivoco do ponto de vista moral a fazer,
ou quando ha que demandar, séo os guias apropriados. Um agrado os satisfaz e
amortece suas consciéncias em processo de formacéo. (Negréo, 1996a:232)

Mas isso pode trazer prejuizos ao exu. Ao concordar em prejudicar um desafeto do
consulente sem que sejam necessarias maiores justificativas para tal, ele estara retardando
sua propria evolucdo. Bom, ha que se considerar que essa atitude também prejudica a
evolucdo espiritual de quem realiza o pedido. Tudo isso nos permitiria dizer que exus e
pombagiras sdao um espelho ético-moral de seus clientes, atuando para o bem ou para 0 mal
de acordo com os pedidos destes. VVejamos as palavras um tanto inspiradas de Edson, oga?®

da Tenda Estrela do Oriente, a esse respeito:

“Eu diria que [exu] é uma entidade que justifica o que Deus me deu: o livre-
arbitrio. Que vocé faca a escolha certa. Se vocé conversar com ele e pedir o bem,
[tudo bem]. Se vocé pedir que ele faga alguma coisa ruim, como ele ainda ndo é um
ser esclarecido, na ignorancia — no sentido de néo saber — ele vai fazer. Mas eu nédo
posso dizer que ele é do mal. Por mais que ele diga que ele é do mal, se vocé entrar
numa gira da esquerda aqui, por mais que ele se apresente como sendo do mal, que

2 Explicarei o sentido desse termo adiante.

42



vem do inferno, que ele vem n&o sei do qué... Se ele fosse do mal, ele ndo estaria
aqui trabalhando. Entendeu? N&o estaria aqui tentando ajudar. Se ele ta aqui
tentando ajudar, € porque ele quer se ajudar, ele quer buscar a luz dele. Ele néo é
do mal. Do mal é quem faz o mal, é quem procura o0 mal”’.

Para que exus e pombagiras possam auxiliar os consulentes numa tenda de
umbanda, dentro dos principios ético-morais da luz, precisam passar, entdo, por um
processo de doutrinacéo. Isso é necessario porque, em geral, quando uma entidade dessas
vem a Terra pela primeira vez, ainda estd muito presa as trevas, a ignorancia espiritual e
possui um péssimo comportamento. Alguns exus, antes de receberem um minimo de
informacao a respeito de sua nova missdo caritativa, podem se dispor, por exemplo, a matar
uma pessoa em troca de uma reles garrafa de pinga. Em casos mais brandos, podem fazer
alguém perder o emprego ou, entdo, destruir um relacionamento amoroso. Outros, ainda,
poderdo tentar atacar as criangas que estejam presentes no recinto no qual se encontram. E
ha que se destacar o linguajar pontuado por muitos palavroes.

Vejamos um caso que merece destaque. Na tenda de Pai Jorge, em duas
oportunidades, presenciei a incorporagdo de um exu que se manifestava de forma téo
violenta que precisava ser contido por dois ou trés médiuns. Ele ndo dizia coisa alguma —
apenas grunhia. Precisava ficar coberto por uma capa preta e ficava de quatro, ao chdo —
onde, alids, derramavam sua por¢do de pinga para que ele pudesse lambé-la. Algo incrivel
foi o fato de um exu-mirim (algo proximo de um exu-crianca), numa dessas vezes, ter
apontado com espanto para esse exu. Nesse gesto, parecia perguntar: “nossa, o qué é
iss0?""?" Ap6s descrever tal cena a um amigo, numa associacio oportuna, ele apelidou tal
entidade de “exu-pitbull”. Seu animo, de fato, correspondia ao dessa espécie de cdo. Um
exu que se porta dessa forma ainda nao foi submetido a espécie alguma de doutrina¢do —
esta cercado de trevas e é um espirito cuja evolucao espiritual € minima.

Assim, a doutrinacdo serviria para educar exus e pombagiras para que eles ndo
aceitem pedidos moralmente duvidosos, pratiquem a caridade sem exigir pagamento e se

esforcem para terem os melhores modos possiveis quando presentes na tenda. No entanto, é

%" Na verdade, o exu-mirim também néo falava nada compreensivel. Mas as silabas que proferia tinham uma
entonacdo infantil e marota. Pude perceber seu espanto, nessa cena, por seu ar assustado e sua entonacgao que
parecia a de uma pergunta que revelava surpresa e receio.

43



preciso destacar: mesmo as pombagiras e 0s exus mais evoluidos ndo dispensam o uso de
palavrdes e piadas de duplo sentido. Ao que parece, tal doutrinacéo tem seus limites.

Creio que seria interessante, para dar um pouco mais de cor a caracterizacdo dos
exus, citar algumas “histérias de vida” dos mesmos. Nesse sentido, temos trés exemplos.
Uma pombagira (Sete Saias) e um exu (Tranca-ruas), com 0s quais Rosa trabalha
mediunicamente, e mais um exu que manteve didlogo com Daniel, que é oga e também
integra a tenda de Pai Jorge.

Assim, iniciemos com as entidades de Rosa.

Sua pombagira Sete Saias teria sido uma mulher fina, inteligente, culta e muito
bonita. De acordo com a entrevistada, “agradava os machos”. Mas por que uma mulher tdo

elegante e culta tornou-se uma pombagira?

“A Sete porque disse que ela nao tinha filhos, que ela fazia muito aborto. E
que o problema dela era o corpo dela. Ela tinha que ter o corpo lindo,
maravilhoso... Mas ela se prostituia. Quer dizer, (...) por dinheiro também. Mas nao
que ela precisasse daquele dinheiro. Ela veio de uma familia nobre, mas ela nao
queria aquele tipo de vida. Que a nobreza, pra ela, o titulo e o dinheiro da familia,
vinham junto com uma pessoa cheia de regras, preceitos, etc. e tal. E ela ndo queria
isso. A liberdade dela era poder se prostituir. (...) a Sete, 0 negécio dela, era ter
muitos homens, ter muitas joias... Mas ndo que a familia desse. Ela achava que ela
ndo precisava daquilo. Que a liberdade dela néo tinha prego. Entéo, pra ser livre,
ela preferiu fazer o qué? Ser prostituta™.

Seu Exu Tranca-ruas, em vida, teria sido um advogado. Tudo que realizava tinha

por finalidade a obtencéo de dinheiro — e ndo a promogéo da justica.

“Ele ndo se importaria se tivesse que tirar um estuprador da cadeia, o cara
passar por um inocente e, de repente, voltar a fazer coisas piores. Se o cara
pagasse bem... Ele era aquele tipo que, ‘pagando bem, que mal tem?’. Ele era tudo
por dinheiro. N&o era pela justica. Entdo, hoje em dia, o dever dele, creio eu, pra
obter luz, deve ser procurar fazer coisas justas, corretas, onde tiver, de formas
corretas”.

Concluindo, o didlogo de Daniel com o exu de um médium da tenda:

%8 Explicarei o sentido desse termo logo adiante.

44



“Entdo, tem um aqui que ndo sabe precisar quantos anos atras que foi... Te
digo que ndo foi nem antes de ontem nem ontem. Ja foi ha algum tempo atras. O
qué que acontece: ele matou pai, mée, irma... Matou o pai, mae, estuprou a irma.
Entendeu? Fez um monte de coisas erradas, assim... Matar as outras pessoas... Era
muito ruim demais. Entdo, quando morreu, foi pro outro lado. Porque existe... Eu
acredito, gracas a Deus que eu vivo aqui, mas eu acredito que deve haver uma
divisdo das coisas. Entdo ele foi pra um lugar esquerdo, t&? Justamente pra ele
comecar a pagar aquilo que... Entdo, quando a pessoa tem um pouquinho de
arrependimento, como foi o caso dele, comecou a se arrepender de alguma coisa,
foi onde ele teve autorizacdo pra comecar a vir na Terra ajudar as pessoas. E hoje
é um espirito coroado? E. Um espirito coroado. S6 que ele ndo sabe quando ele vai
ganhar realmente a luz dele. Mas ele té lutando pra isso”.

Seguindo adiante, os exus, na umbanda, podem ser divididos em duas grandes
categorias, de acordo com seu grau de doutrinagdo e, conseqiientemente, sua disposicao
para a pratica de caridade. Assim, de um lado temos 0s exus coroados — que também
podem ser chamados de doutrinados, batizados, de lei ou de luz — e, de outro, aqueles que
nao possuem coroa — nao doutrinados, pagaos, sem lei ou sem luz.

Os exus coroados procuram ajudar seus consulentes. Ouvirdo atentamente aos seus
pedidos e, na maior parte das vezes, s6 exigirdo algum tipo de pagamento ou “agrado” apos
a realizacdo (e os resultados) dos trabalhos mégicos que Ihes foram solicitados. Antes de
aceitarem realizar tais trabalhos, também avaliardo se eles ndo estdo muito fora dos padrdes
de moralidade vigentes em nossa sociedade. Evitardo atender a pedidos que possam atrasar
sua propria evolucdo espiritual ou prejudicar gravemente a outrem. 1sso, por si so, ja é uma
demonstracdo de que possuem alguma luz e alcancaram certa evolugdo espiritual. Além
disso, os exus coroados possuem limites de comportamento. Conseguem comer e beber
com um minimo de educacgdo, conversam com 0s consulentes de maneira “adequada”, ndo
atacam criancgas e brincam com o publico. Isso ndo exclui o fato de que varios palavroes
serdo ditos e varias piadas de duplo sentido serdo feitas. No entanto, tais atitudes servem
para divertir os presentes e descontrair uma certa atmosfera de tensdo que sempre ha nos
trabalhos das forcas de esquerda. Todas as vezes que um exu ameagca comportamentos
agressivos ou passa a usar palavroes “pesados demais”, ha um integrante da tenda — ou até
mesmo um exu mais evoluido — pronto para desencorajar tais praticas. Essa atitude
repressiva, alids, diz respeito ao proprio processo de doutrinacdo. Afinal, na prética,
doutrinar é explicar para tais entidades que elas ndo podem realizar trabalhos que resultem

45



no maleficio gratuito de outrem; que ndo devem maltratar o médium durante o processo de
incorporacdo; que ndo devem pedir sacrificios animais ou carne crua e, por fim, que,
quando estiverem em Terra, devem procurar manter o melhor comportamento possivel.

Os exus sem coroa, por sua vez, sujeitam-se a praticar qualquer barbaridade por um
misero cigarro que seja — como disse Pai Jorge, “pagou, ele faz”. Faltam-lhes iluminacdo
espiritual e discernimento para que estabelecam limites éticos e morais para sua atuacéo
magica. Eles estariam sempre dispostos a praticar maldades contra outras pessoas a pedido
de um consulente. Uma doenca, o rompimento de um relacionamento amoroso, a perda de
um emprego... Tudo isso estd ao seu alcance. Eles s6 ndo seriam capazes de matar. Embora
até se disponham a fazé-lo, isso seria algo que esté fora de sua algada. De acordo com 0s
entrevistados, a vida e a morte sdo atribuicdes exclusivas de Oxald/Deus. Por fim, ainda ha
0 seu mau comportamento: uma linguagem excessivamente chula; o habito de beber pinga
esparramada pelo chéo; a grande agressividade no comportamento (ver o exemplo anterior
do exu “pitbull”) e a impossibilidade de deixa-los perto de criangas.

E possivel dizer que tanto os coroados quanto 0s sem coroa habitam um mesmo
“espaco espiritual”. Podemos chamé-lo de inferno, planos inferiores, trevas, etc. No
entanto, se habitam no mesmo local, alguns ja concluiram que dele querem sair e, dessa
maneira, estdo buscando a redencdo espiritual através da pratica da caridade. Outros ainda
ndo se deram conta de seu atraso e praticam acles que contribuirdo para uma maior
permanéncia nessas obscuras paragens.

Alexandre, que além de médium e dirigente de uma tenda de umbanda, é professor
de teologia umbandista, oferece uma leitura interessante dessa divisdo dos exus em dois
grandes grupos. Para ele, os exus seriam a policia, o exército do universo astral. Teriamos
0s exus “de lei”, que seriam aqueles que ja foram efetivados em seus cargos. E haveria,
também, os exus “sem lei”, que seriam 0s “estagiarios” e os “recrutas”. E acrescenta: ““‘s6
que ele é estagiario de quem? Ele € estagiario de um Tranca-rua. Entao, ele ja fala que é
Tranca-rua. Na verdade, ele é estagiario”. Isso quer dizer que essa entidade, ainda em sua
fase de “aprendizado” no universo astral, estara subordinada a um exu de mais elevada
hierarquia. Esse estagiario ¢ uma entidade que, vez por outra, faz besteiras e “pisa na bola”.
Isso quer dizer que pode acontecer de ele atender a um desses pedidos de moralidade

duvidosa e acabar por prejudicar uma pessoa inocente. Para controlar os possiveis abusos

46



dessas entidades iniciantes, o universo astral possuiria uma corregedoria. Ela seria formada
pelos exus de alta hierarquia. Assim, quando um estagiario/recruta faz uma bobagem, a
corregedoria atua sobre ele.

Outro entrevistado, Pai Jaime, que possui um terreiro de candomblé angola mas é
freqlentador assiduo da Tenda Estrela do Oriente, afirmou que “a policia tem muita
devocdo [por exu]”. Mas acrescentou que essas entidades auxiliariam tanto a policia quanto
aos bandidos. Creio que tal declaracdo pode ser vista como mais uma evidéncia da
ambiglidade moral desses seres.

Resumindo o que foi dito a respeito das divisdes entre os exus e também propondo
essa associagdo com a forga policial, vejamos o que diz um autor nativo do campo

umbandista:

Sao situacles que os proprios nomes definem, pois 0 Exu-pagéo é tido como
o marginal da espiritualidade, sem luz, sem conhecimento da evolucéo, trabalhando
na magia do mal e para o mal, em pleno reino da Quimbanda, sem que,
necessariamente, ndo possa ser despertado para evoluir de condi¢do. Ja o Exu-
Batizado, caracteristicamente definido como alma humana, sensibilizada pelo bem,
palmilhando um caminho de evolucéo, trabalha, como se diz, para o bem, dentro do
reino da Quimbanda, por ser for¢a que ainda se ajusta ao meio, nele podendo
intervir, como um policial que penetra nos antros da marginalidade. (Bandeira®,
1970:138 apud Ortiz, 1991:137-138)

Agora que sabemos quem sd0 0S exus, passemos as suas atribuicdes, as tarefas para
as quais sao requisitados.

Numa explicagdo muito oportuna de Susane, outra entrevistada, ela afirma que exu
“faz o trabalho sujo (que alguém tem que fazer)”. Ele seria o responsavel por recolher o
“lixo” no espaco astral. Seriam 0s exus que possuiriam coragem para ““fazer e desfazer”,
“trancar” e ““destrancar”. Realizam aquilo que os guias de direita ndo podem fazer em
razdo de sua grande elevacgdo espiritual. Um exemplo: uma pessoa faz um trabalho magico
contra um rival e, através desse trabalho, 0 “alvo” é vitima da acdo de um espirito maligno
— muitas vezes, um exu. Apés a deteccdo do mesmo, cabe a um exu a tarefa de retirar o

espirito e manda-lo de volta para o autor da acdo maligna. Uma entidade de direita,

2 Bandeira, Cavalcanti. O que é a Umbanda. Rio de Janeiro, Eco, 1970.

47



evoluida e iluminada, ndo chegaria tdo perto desse campo no qual se confundem a “justica

magica” e a vinganca. Essa atuacdo defensiva/contra-ofensiva é exclusiva dos exus. Assim:

(...) séo eles [os exus] os agentes preferenciais para desfazerem os males
provocados por eles mesmos, mediante um pagamento mais compensador. Desfazer
o trabalho realizado significa reverter sobre quem os pediu, os maleficios
pretendidos. Apesar de ser esta reacdo considerada moralmente justificavel, os
guias de direita tém seus escrupulos. Apelam entdo aos Exus doutrinados ou
batizados, como sdo também chamados, a quem autorizam a realizacdo do ato
magico punitivo.

Apenas o0s Exus devem defrontar-se com os proprios Exus, sobretudo
quando estes, ao agirem maleficamente, revelam auséncia de elevacéao espiritual,
sendo incompativeis, portanto, com os guias de luz. Por outro lado, os Exus entram
em locais que, pela sua santidade, sdo vedados aos orixas: encruzilhadas e
cemitérios. E ha a necessidade de adentra-los, pois é somente ai que se pode
desfazer o mal, no mesmo local engendrado.

A quase unanimidade dos terreiros alega utilizar os Exus apenas para a
pratica do bem. No maximo, admite apelar a eles com finalidades defensivas e
contra-ofensivas. “Eles fazem, nos desfazemos™ é a frase mais comum neles ouvida.
Defendendo os clientes e os préprios terreiros dos ataques e da inveja dos demais,
sao eles tidos como seus guardifes. Sob 0 comando dos orixas, estdo sempre alertas
para defender o espaco territorial e social do terreiro e combater os seus inimigos.
(Negréo, 1996a:227)

Como se pode notar, essas entidades também podem atuar como guardids misticas
de territorios fisicos. Isso significa que, se ha um exu guardando a porta de uma casa, ele
impedira que espiritos malignos e energias negativas passem por ela. E sempre ha um exu
tomando conta da entrada de uma tenda ou terreiro: ele deve evitar que espiritos mal-
intencionados atrapalhem o culto. Além de defensores de espagos fisicos, 0s exus podem
ser vistos como protetores de pessoas, evitando ataques direcionados contra seus
protegidos.

Confrontemos, agora, por um lado, os pedidos que exus e pombagiras, em seus
diferentes graus de evolucdo espiritual, estariam dispostos a realizar e, por outro, aquilo
que, de fato, as pessoas pediriam a essas entidades.

Alexandre, que possui uma Vvisdo bastante positiva dessas entidades, afirma que elas
poderiam resolver todos os problemas das pessoas: dinheiro, amor, questfes materiais e
espirituais, obtencdo de emprego e até um simples passe (uma limpeza espiritual).

Poderiam, inclusive, desempenhar uma funcdo psicanalitica junto aos seus consulentes.

48



Isso significaria a capacidade de dar orientacOes e conselhos a respeito da melhor maneira

das pessoas lidarem com suas neuroses do cotidiano:

“Ele manipula. Principalmente as suas trevas interiores que vocé tem, que
vocé ndo sabe. O exu vai nas suas trevas. Por que que todo mundo gosta de exu?
Porque ele vai falar do dinheiro, do sexo, do dia-a-dia... Ele vai falar a tua lingua.
Vocé vai contar coisas pro exu que vocé tem vergonha de falar pro caboclo. Que o
caboclo é um cara iluminado. O exu nao, ele vem falar na tua lingua. Se bobear,
até giria ele fala com vocé. (...) Ele te ajuda a se equilibrar emocionalmente.
Porque, no teu emocional, que ta seus traumas, suas fobias, o teu inconsciente... Ele
fala com vocé e, sem vocé perceber, ele entra no teu inconsciente e limpa vocé™.

Apesar de todas essas capacidades para solucdo dos problemas que afligem os seres
humanos, parece que exus e pombagiras continuam sendo procurados, quase sempre,
quando é necessario um pedido de duvidosa moralidade ou, entdo, algo magicamente mais
complexo: desfazer um trabalho magico prejudicial a pessoa, livrar-se de um espirito
particularmente maligno ou a limpeza de um grande acumulo de energias negativas.

No que diz respeito especificamente as pombagiras, haveria uma grande procura por
intervencdes magicas para resolucdo de questdes amorosas, sentimentais e sexuais. Um
caso classico seria 0 dos trabalhos para obtencdo de um vinculo amoroso pelas vias da
magia: a amarracdo. O objetivo deste tipo de trabalho é o de forcar uma determinada
pessoa, magicamente, a se interessar por uma outra — a autora do trabalho. Trata-se,
portanto, da criagdo de um vinculo amoroso “artificial”, através da magia. Tais trabalhos
devem ser renovados, a cada sete anos, com a pombagira que o realizou inicialmente. Caso
isso ndo seja feito, o vinculo forcado atraves da magia pode vir a se perder. Os umbandistas
costumam fazer coro na reprovacdo a essa pratica. Vejamos o depoimento de Rosangela,

outra medium da Tenda de Pai Jorge, a esse respeito:

“Um exemplo: eu te querer, eu te conheco, eu te quero vocé pra mim como
um homem. E eu procurar uma ajuda espiritual pra eu poder te ter. Eu nunca quis
isso pra mim. Essa € a minha visdo. Mas tem pessoas que vai. Tem umas que
consegue; tem outras que passam, cada sete anos da vida refazendo trabalho
porque sendo se ferra na vida, porque isso eu ja vi”.

Esses pedidos seriam frontalmente contrarios a uma ética do merecimento que a

umbanda tanto valoriza. Na medida em que exus e pombagiras estdo habilitados a fazer e

49



desfazer, trancar e destrancar, justamente por ndo se submeterem as rigidas amarras ético-
morais que prendem as entidades de direita, eles sdo dotados de uma grande versatilidade
de atuacdo magica. No entanto, tal versatilidade ndo é totalmente desregrada. Tanto para a
entidade quanto para seu consulente. Essa ética do merecimento, que esta difusa no sistema
umbandista, nos diz que: tudo aquilo que formos pedir a uma entidade deve ser pedido
porgue merecemos.

Isso significa pouco se alguém consultar um preto-velho em busca de cura para um
problema de reumatismo. Caso, por algum improvavel motivo, a pessoa nao mereca tal
cura, ela apenas ndo acontecera. No entanto, ao pedir o auxilio de um exu, é preciso ter
muito cuidado.

Suponhamos que uma pessoa acredita estar sendo prejudicada por um rival.
Vejamos trés possibilidades: o individuo em questdo poderia estar barrando a ascenséao
profissional da pessoa, cobi¢cando sua esposa ou, com esses ou outros objetivos, poderia
estar atuando magicamente contra a pessoa. O individuo supostamente prejudicado, entéo,
recorreria a um exu, contar-lhe-ia seu problema e ele se encarregaria do trabalho de
protecdo: neutralizando o inimigo, blogueando a acdo de algum espirito maligno que ele
possa ter enviado e, neste caso, enviando tal espirito de volta contra quem o contratou. O
conflito, ao saltar do nivel de nossa realidade material para o universo mistico, sera
traduzido, na umbanda, em termos de demanda. Assim, demandar significa atacar
magicamente uma pessoa. Dificilmente encontraremos um umbandista que admita ter
iniciado uma demanda. Quase todos afirmam que estdo a se defender da atuacdo méagica de
algum desafeto. Os exus seriam, ao lado de seus clientes, 0s principais protagonistas das
demandas. Eles atacam e eles contra-atacam.

Mas € importante ressaltar: é preciso ser extremamente cuidadoso ao pedir ajuda a
essas entidades. E isso significa ter absoluta certeza da culpa e do merecimento de punig¢éo
por parte daqueles que séo apontados como alvos para um exu. Pois a protecdo de um ser
como esse, avido pelo contra-ataque, significa, na maior parte das vezes, uma agressao
mistica contra aquele que julgamos ter nos feito mal. Assim, ao pedir a realizacdo de um
trabalho magico de carater “defensivo” contra um suposto inimigo e este, no caso, é
inocente e ndo merece as consequéncias negativas do que lhe sera feito, havera um retorno

magico punitivo contra a pessoa que o solicitou e 0 exu que o realizou. Essa € a lei de

50



retorno da umbanda. Ao lado da ética do merecimento, ela forma uma salvaguarda moral

para o controle do teor dos pedidos que séo feitos aos exus e pombagiras. Enfim, um

mecanismo para moralizar a pratica magica umbandista:

A lei do retorno mencionada é clara adaptacdo umbandista de principio
kardecista. Contudo, ela ndo é estranha ao contexto genuinamente magico, como
demonstrou Evans-Pritchard. Esta lei, de certa forma, moraliza a pratica magica
ofensiva, pois esta tem que ser considerada legitima, merecendo o adversario 0s
efeitos danosos esperados. Os critérios de justica passam pelo julgamento dos pais-
de-santo (embora simbolicamente transferidos aos Orixas), pela sua subjetividade.
E esta nem sempre se coaduna com os valores cristaos (...).

Dessa forma, a justica prevalece. O mal que acarreta, afinal, € merecido.
Trata-se de castigo. Quem faz deve pagar e ndo s6 no além, ou na proxima
encarnacao, mas aqui e agora. Assim como o bem que se busca, a cura, a resolucao
de problemas diversos devem ser imediatos, o castigo aquele que provocou o mal
deve sé-lo também. (id.:362)

Apo0s a apresentacdo dos orixas e entidades que a compdem, creio que o quadro a

seguir pode resumir bem o ordenamento geral da cosmogonia umbandista:

Quadro de divindades presentes no sistema religioso umbandista

. . Baianos N Deus /
E:]i?f% r/ Eé%st;ap?ggi?lrf:ai Ciganos | Boiadeiros CIrEi;?]S ;s Céﬁgz Caboclos | Oguns Orixas Jesus /
9 9 Marinheiros & Oxala
Esquerda: entidades . Direita: entidades de luz que, - Deuses
. 1 ; Transicao . Transicao | .
Pélo espiritualmente muito eventualmente, ainda conservam . importados | . o
Esquerda _ - entidades/ ~ - | Polo Direito
Esquerdo | atrasadas em busca de L caracteristicas e comportamentos tipicos . do panteao
x Direita - orixas .
evolucéo das entidades de esquerda ioruba
Divindades que vém a
Nunca se o . Terra mas néo Nunca se
: Divindades que prestam atendimento na tenda .
manifesta conversam nem manifestam
prestam atendimento

O

< Grau de iluminag&o/evolugdo espiritual das divindades =

)

e Os encostos, em versao umbandista

Mas, para finalizar a descri¢do da cosmogonia umbandista, ainda é preciso tratar de

um grupo de entes espirituais cuja classificacdo é particularmente dificil. Refiro-me aos

encostos. Em alguns momentos, anteriormente, referi-me as pessoas que poderiam estar

sendo vitimas da atuacdo de “espiritos malignos”. Pois bem, os encostos, de uma forma

o1




geral, seriam esses seres de mas intengdes. No que diz respeito as agressdes misticas na
umbanda, as demandas, eles também cumprem papel importante. E ainda hd que se
considerar o fato de que essa terminologia — 0s “encostos” — serd claramente apropriada
pela estrutura ritual da IURD. Para que fique clara a complexidade dessa categoria,
tentemos entender o que emerge, a Sseu respeito, dos discursos dos umbandistas
entrevistados.

Quando indagados, especificamente, a respeito do que seria um “encosto”, 0s
umbandistas forneceram uma grande variedade de possibilidades explicativas para o termo.
No entanto, apds uma leitura mais atenta das respostas, foi possivel perceber, dentro da
categoria encosto, duas subcategorias mais especificas. Vamos a elas.

Em primeiro lugar, temos o encosto de egum. Os eguns seriam espiritos de pessoas
falecidas, de mortos. E interessante notarmos que, de uma forma geral, as entidades da
umbanda sdo, também, espiritos de pessoas que caminharam sobre a Terra. No jogo de
aproximacoes e afastamentos entre umbanda e candomblé, inclusive, esse segundo sistema
religioso costuma desdenhar das divindades umbandistas justamente pelo fato de elas nédo
possuirem, de acordo com sua leitura, tal status divino. Seriam apenas espiritos de mortos,
seres de limitada transcendéncia®. Mas o fato é que, entre as pessoas que tiveram uma vida
reprovavel e foram habitar os dominios da quimbanda e aquelas que, sendo justas, puderam
ascender a um plano superior de existéncia, ha os espiritos dos mortos que ficam a vagar
pela Terra e convertem-se em eguns. De acordo com uma entrevistada, os eguns, também
chamados de “espiritos sofredores”, ndo sabem que faleceram. Trata-se de espiritos de
mutilados, assassinados, mortos em acidentes de carro, pessoas que ficam jogadas pelas
ruas, indigentes, etc. Esses espiritos ainda ndo teriam conseguido se desvencilhar de sua
relacdo com o plano material. Algumas vezes, podem ser parentes nossos que encontram-se
em tal condicao.

Esses espiritos, em sua desorientacdo, muitas vezes, agarram-se as pessoas achando
que poderdo auxilia-las. Na verdade, ocorre o contrario: eles passam a prejudica-las. A
partir desse momento, convertem-se em encostos. Os eguns possuiriam um baixo padréo

energético e influenciariam negativamente aqueles nos quais se agarram. Isso significa que,

% Em geral o povo-de-santo do candomblé refere-se aos umbandistas como “cultuadores de eguns”
(espiritos dos mortos), tidos como inferiores aos orixas, 0s quais sdo vistos como representacfes das forcas
(energias) da natureza (Silva, 1995:102).

52



guando um encosto de egum estiver ao lado de alguém, essa pessoa podera sentir dores de
cabeca, mal-estar e ira tomar atitudes que ndo lhe sdo proprias.

Esses espiritos costumam habitar locais que os integrantes da religido classificam
como de “baixo astral”. Dois exemplos muito citados sdo as encruzilhadas e bares que
foram definidos como “mal-frequentados”. Creio que as encruzilhadas, local de habitagdo
de exus e pombagiras e espaco astral para o inicio ou resolucdo de demandas, também
parecem muito atraentes aos encostos. Dominadas por espiritos das trevas, parecem exercer
certa atracdo a esses marginais do cosmo umbandista. Ja no que diz respeito aos bares, me
parece que estamos diante de um discurso com uma clara mensagem moral: ao freqlentar
um antro de marginalidade — na visdo dos entrevistados! — nos expomos a atuacdo de
espiritos marginais.

Mas ndo basta que a pessoa passe pela moradia de um egum para que ele se agarre a
ela. Também é preciso que ela esteja espiritualmente fragilizada. Isso significa que ela ja
esta coberta de energias negativas ou, entdo, descuidada de seu anjo-da-guarda. Esse Gltimo
ser, sempre citado pelos umbandistas, mas de definicdo vaga, seria algo como um anjo
protetor pessoal. Uma marca da influéncia do catolicismo popular. De todo modo, para que
ele tenha sua maxima operatividade, a pessoa nao deve deixa-lo de lado. Convém sempre
enderecar-lhe algumas preces e velas.

As pessoas que vao a uma tenda de umbanda com a “cabeca avoada” também
podem ser pegas por esses seres errantes. E preciso destacar que 0s eguns s&o espiritos que,
de acordo com o ideal de caridade umbandista, estdo precisando muito de orientagdo. E
preciso fazer-lhes entender que ainda estdo presos ao mundo material, incapazes de auxiliar
seus entes queridos e privados do processo de evolugcdo espiritual. Assim, um desses
espiritos, de passagem por uma tenda de umbanda, poderia ser encaminhado a um médium
ou visitante, principalmente aos mais “desatentos”, para que, incorporando-se em um deles,

pudesse, entéo, ser auxiliado. A esse respeito, vejamos o depoimento de Daniel:

“As pessoas que vém aqui pro centro mesmo, as vezes com a cabeca em
outro lugar, ta sujeito a receber encosto. Porque aqui é como se fosse um centro
medico. (...) Aqui existe um guardido. Toda vez que tem gira ou ndo tem gira existe
um guardido. E fica sempre na porta. A gente ndo vé, eu nao vejo, vocé nao Ve...
Mas tem gente que vé. Existe um guardido. Por qué? Porque ali sO entra as pessoas
que tém que entrar. SO que, 0 qué que acontece: dentro das vidas anteriores nossas,

53



dentro da parte espiritual anterior, € como se vocé tivesse doente. Digamos que
chega aqui no portdo, espiritualmente, um espirito muito ruim, um espirito que
precisa de ajuda, que precisa de uma coisa 0 qué... Eles descem aqui. E se vocé ta
com a cabeca avoada, o qué que acontece? Eles fazem com que aquele pegue vocé
pra alguém poder transportar e ainda conversar™.

Um encosto de egum ainda poderia ser direcionado para uma pessoa por um
desafeto. Ele seria convocado através de um trabalho magico e, ap6s ser pago de alguma
forma por seu contratante, iria ao encontro de sua vitima para prejudica-la.

Uma segunda categoria de encostos seria preenchida pelos exus. Um encosto de exu
seria um exu pagdo ou batizado que aparece para atormentar a vida de uma pessoa —
independentemente de ter sido mandado por alguém. Voltamos, portanto, a ldgica da

demanda e das agressdes misticas via exus.

1.2 As giras de umbanda: os rituais dessa religido

Agora que ja sabemos quem sédo as divindades da umbanda, vejamos como elas séo
cultuadas.

O terreiro escolhido para a observagdo das préticas rituais umbandistas foi a “Tenda
espirita de umbanda Estrela do Oriente”. Localizada num bairro de classe média baixa da
zona oeste de Sao Paulo, a Vila Gomes, funciona em local humilde, dividindo um quintal
com a casa do pai-de-santo e a de sua mae-pequena®’. A tenda é dirigida por Pai Jorge e
tem um longo histoérico de funcionamento.

Teria sido fundada pelo av6 do pai-de-santo, “seu” Jodo, no ano de 1959. Antes de
fundar a tenda, no entanto, ele costumava freqiientar “sessbes de mesa branca” — muito
provavelmente, portanto, um centro kardecista. Apos o falecimento de seu Jodo, a
“madrinha” Dita (tia de Jorge) assumiu a direcdo espiritual da casa e manteve o toque de
umbanda. Quando esta, por sua vez, veio a falecer, foi sucedida por uma outra tia de Jorge:
Maria. Ela, em seu periodo como dirigente espiritual, transformou a tenda num terreiro de

candomblé. Nessa mesma época, Pai Jorge iniciou-se nessa religido. Ao que parece, a

54



mudanga de orientagdo religiosa, somada ao temperamento forte de Maria, provocou 0
afastamento de muitos filhos-de-santo. Posteriormente, ela veio a se afastar da casa e esta
permaneceu cerca de dois anos fechada. Com a autorizacdo de Maria, Pai Jorge assumiu a
tenda e voltou ao toque de umbanda.

Como afirmei, ainda na introdugdo, cheguei até a Estrela do Oriente através da
sugestédo de uma amiga. No entanto, se pensarmos que se trata de um espaco fundado por
uma pessoa vinculada ao kardecismo, que houve um periodo de “conversdo” ao candomblé
e que, atualmente, podemos observar uma retomada dos trabalhos de umbanda, ha que se
considerar a riqueza e diversidade de sua historia. No entanto, € preciso esclarecer: se, em
sua fundacéo, a casa esteve vinculada a uma figura que nutria lagos com o kardecismo,
atualmente, o que se nota, sdo as fortes marcas deixadas por essa passagem pelo
candomblé.

Descrevendo o espaco da tenda, devo dizer que ele é extremamente humilde.
Localizada num terreno de acentuado declive, chega-se a tenda através de uma escada um
tanto ingreme. Acima do pequeno portdo da rua, uma placa discreta informa sobre a
existéncia do local de culto. Numa parede localizada ao lado da escada, esta localizado um
pequenino quartinho para os exus. Na dupla condicdo de guardifes e de espiritos atrasados,
eles devem tomar conta da porta da rua a0 mesmo tempo em que se mantétm a uma
distancia segura do sagrado espaco de trabalho espiritual. Mais abaixo, ao final da escada,
numa outra reentrancia nessa parede, trés pequenas imagens de pretos-velhos. As escadas
levam a um quintal no qual podemos observar: a casa do pai-de-santo, a tenda, um pequeno
quartinho que funciona como oficina de costura da mée-pequena, um pegueno tanque e 0s
banheiros que servem a casa e a tenda. Mais um pouco abaixo, descendo mais uma escada,
na continuacdo desse terreno em declive, temos a casa da mée-pequena.

A tenda possui dimensfes acanhadas. Logo na entrada, é possivel ver uma grande
imagem de Séo Jorge. No espaco dedicado a assisténcia, duas fileiras de bancos de madeira
— um tanto desconfortaveis — separados por um estreito corredor. Os homens deveriam ficar
todos do lado esquerdo e as mulheres do lado direito. Essa tentativa de moralizacao através
da separacdo dos sexos, porém, nem sempre é bem sucedida: muitas foram as vezes em que

vi homens e mulheres sentarem lado a lado, fora dos lugares que lhes seriam reservados. Na

31 O significado desse termo seré informado adiante.

55



parede do lado direito, alguns certificados e uma placa de bronze. Entre os certificados, o
que mais chamava a atencdo era aquele que afirmava ser a tenda de Pai Jorge vinculada a

Unido de Tendas de Umbanda e Candomblé do Brasil®

. A placa de bronze, por sua vez,
atestava 0 ano de fundacao da Estrela do Oriente: 1959. Na parede esquerda, além de um
guadro com fotos das festas religiosas realizadas (sobretudo aquelas que ocorrem nas
praias), estavam alguns avisos. Neles, solicitacbes de siléncio; pedidos de colaboragdo com
materiais de carater liturgico — velas, charutos, sal grosso, etc. — e um aviso sobre a
mudanca das regras do atendimento particular prestado pelo preto-velho e o marinheiro de
Pai Jorge. Na parede dos fundos ainda havia um quadro no qual normalmente ficava fixado
o fluxo de caixa da tenda (pelo que pude observar, a falta de recursos era uma constante).
Uma pequena cerca de madeira separava 0 espaco da assisténcia e 0 espaco de
trabalho dos médiuns da casa. Um espaco tdo reduzido que, durante os rituais, os médiuns
ndo podiam ficar dispostos, como é habito nas tendas umbandistas, em duas filas. Todos
ficavam espalhados nesse espago, muito proximos uns dos outros (o que, inclusive,
dificultava minha observagdo). Do lado esquerdo, dispostos em fila, trés atabaques. Na
parede direita, no alto, sobre uma prateleira, as imagens de varios caboclos. Abaixo delas,
pendurados, cocares multicoloridos e chapéus de couro — destinados, uns e outros, aos
caboclos e baianos que costumam passar por ali. E, ainda nessa parede, a lembranca dos
antepassados: um gquadro com uma foto da madrinha Dita e outro com a foto de tia Maria.
Encravado na parede que fica de frente para a assisténcia e o espaco dos médiuns, esta o
conga, o altar sagrado dos umbandistas. Nele, com grande destaque, uma imensa estatua de
Jesus Cristo/Oxala. Ao seu lado, também com destaque, uma grande imagem de Sao
Roque/Omulu. Tal destaque talvez se deva ao fato deste orixa ser o pai espiritual de Jorge.
Espalhadas pelo conga, predominam imagens de caboclos e pretos-velhos. Na parte de
baixo, imagens de lemanja. Atras da parede na qual esta encravado esse altar, ainda ha mais
uma sala. Chega-se a ela por uma pequena porta localizada a direita do conga. Esse espaco,
no qual ha um grande fogao industrial, € utilizado para conversas reservadas entre o pai-de-

santo e seus consulentes, conversas destes com as entidades e, ao final dos trabalhos, como

%2 Uma federacéo de grande importancia no campo religioso umbandista. E dirigida por Jamil Rachid — figura
de destaque no movimento federativo. Para maiores detalhes a respeito da organizacdo das federagdes
umbandistas, ver Negrdo, 1996a.

56



vestiario improvisado dos médiuns. Por fim, no chdo da &rea de trabalho espiritual, ha uma
grande estrela, feita com buzios.

Subsistem, na tenda, uma organizacao hierarquica ritual e um quadro administrativo
burocrético. Creio que esse modelo de organizacdo pode ser visto como extensivo a boa
parte da umbanda.

Assim, no que diz respeito ao quadro ritual, teriamos 0s seguintes cargos:

- Pai ou mae-de-santo: é o dirigente espiritual da tenda,

- Pai ou maée-pequena: é o auxiliar direto do pai-de-santo. Assume a
responsabilidade pelos trabalhos espirituais quando este esta incorporado,

- Curimbeiros (podem ser de ambos 0s sexos): aqueles que se encarregam do
toque dos atabaques,

- Ogés (exclusivamente masculinos): sdo auxiliares que se encarregam de zelar
pelo bom andamento geral dos trabalhos. Cuidam da seguranca da tenda,
auxiliam as entidades que estdo em Terra, recebem os visitantes ilustres, etc. E
um cargo que confere certo prestigio aquele que o possui,

- Maédiuns (podem ser de ambos 0s sexos): 0s que se dispdem a emprestar seu
corpo para que as entidades, incorporadas, possam realizar o trabalho espiritual
caritativo,

- Cambones (podem ser de ambos o0s sexos): ficam encarregados de auxiliar as
entidades — providenciam material litirgico, limpam o excesso de suor do rosto

dos médiuns incorporados, atuam como “intérpretes” das entidades, etc.

Esse quadro pode ser observado através dos freqiientadores da tenda de Pai Jorge

que entrevistei®®:

% Trés entrevistados ndo constam desse quadro. Alexandre é dirigente de uma tenda de umbanda (ele prefere
0 uso do termo “dirigente” em lugar de “pai-de-santo”). Além dele, ha mais dois dirigentes na mesma tenda —
um caso raro de compartilhamento da lideranca espiritual nessa religido. Susane ¢ médium em uma outra
tenda e Pai Jaime, por sua vez, é pai-de-santo de um terreiro de candomblé angola. Ele ja foi umbandista e
costuma participar com grande freqiiéncia das sess@es na tenda de Pai Jorge. Além disso, o candomblé angola,
por sua marca profundamente sincrética, guarda importantes pontos de contato cosmoldgico e ritual com a
umbanda.

57



Cargos rituais ocupados pelos integrantes da Tenda de Pai Jorge que

participaram desta pesquisa

Nome do Entrevistado Cargo

Pai Jorge Pai-de-santo

Evanir Médium

Rosa Médium

Silvio Médium

Daniel Oga/Curimbeiro

Rosangela Médium

Edson Oga

Tia Jane Méae-pequena

Quanto ao quadro burocratico, a Estrela do Oriente possui um presidente, um vice-
presidente e uma diretoria. Ao presidente caberia um papel um tanto genérico de
representacdo da casa. O vice e a diretoria teriam uma fungdo mais “decorativa”. Parece
que esse quadro, de forma geral, como atividade realmente relevante, teria a tarefa de
controlar o fluxo de caixa: recolhendo as mensalidades dos médiuns e as contribui¢des dos
visitantes e destinando recursos as festas ou a manutencdo do espacgo. Vez por outra, em
casos extremos, a diretoria era chamada a suspender ou afastar um integrante da casa que
tivesse cometido algum ato reprovavel. Como uma espécie de elo entre a diretoria e 0
quadro ritual, ha a figura do fiscal (que também pode ser de ambos 0s sexos). Cabe a ele:
regular a distribuicdo de senhas antes do inicio das sessdes espirituais; zelar pela ordem no
espaco da assisténcia; agendar os atendimentos particulares do pai-de-santo; evitar que
menores de idade fiqguem presentes nos trabalhos destinados aos exus e pombagiras, etc.

Pois bem, nessas estruturas hierarquicas — a ritual e a burocratica —, 0 que podemos
notar é a justaposicdo de, respectivamente, influéncias do candomblé e do kardecismo. E
bem verdade, entretanto, que hd uma grande simplificacdo do modelo hierarquico ritual do
candomblé e uma aquisicdo quase que meramente figurativa da ordenagdo burocrética
presente nos centros kardecistas. Mas esse caso € particularmente interessante para
percebermos como a umbanda combina elementos de diferentes sistemas religiosos: muitas
vezes transformando suas caracteristicas “originais” e, outras tantas, absorvendo-os apenas
formalmente.

Seguindo adiante, creio que trata-se de tarefa quase impossivel tentar determinar um
calendario de atividades que diga respeito a totalidade das tendas de umbanda. Cada uma

delas comp&e um microuniverso religioso, com predilecGes rituais bastante variadas. Nao

58



obstante, podemos vislumbrar uma estrutura comum a todas elas. Ainda assim, como sera
possivel notar a seguir, ndo ha nada que se assemelhe — ainda que vagamente — a
uniformidade de praticas, simbolos e rituais observavel nos templos da IURD.

Vejamos, a seguir, um quadro bastante resumido com as principais festas realizadas
ao longo do ano. E importante notar a associacio da maior parte desses festejos com datas
catdlicas. Isso evidenciaria as relagBes sincréticas que se estabelecem entre as divindades

presentes na umbanda e aquelas que integram a cosmogonia da Igreja Catolica:

Data (e, quando houver, a associa¢cdo com o Entidades ou orixds homenageados
calendario catélico)

20 de Janeiro Festas para Oxdssi e 0s caboclos

Sao Sebastido

Maio Festas em homenagem aos pretos-velhos

(No dia 13 comemora-se a abolicdo da escravatura)

24 de junho - S&o Jodo Comemoracdes em honra de Xangb
29 de junho - S&o Pedro

Agosto - S&o Roque Homenagens a Omulu
Setembro Festas para Erés e criancas
(O dia 27 de setembro é consagrado a Sdo Cosme e
S&o Damido)
12 de outubro Muitos umbandistas costumam participar de tal

peregrinacdo e a padroeira do Brasil possui muitos
devotos que sdo freqiientadores de tendas e terreiros.
No ano de 2005, ainda que ndo nessa data, houve uma

Nossa Senhora Aparecida (peregrinacdo em massa
a cidade de Aparecida do Norte para pagamento de

promessas) excursdo dos integrantes da Tenda Estrela do Oriente
ao Santudrio de Aparecida do Norte.
Novembro Corrente das almas
(No dia 2 ha o feriado catdlico de Finados - dia das (cuidados com os mortos)
almas)
Dezembro Festa de lemanja na praia

Festa em homenagem aos exus e pombagiras

Além dessas festas, que ocorrem com freqiiéncia variavel ao longo do ano®, ha a

programacdo semanal das tendas, voltada para o atendimento caritativo ao publico. Com

% Como podemos notar pelo quadro geral, as festas poderiam ocorrer com uma periodicidade quase mensal.
No entanto, limitagdes financeiras, problemas de salde entre os integrantes da casa ou até mesmo as
preferéncias do dirigente espiritual podem levar esse quadro a diminuir bastante. Por outro lado, festas

59



relacdo a essas atividades mais cotidianas, concentrei-me no que pude observar na Estrela
do Oriente.

As chamadas “giras” sdo realizadas, de forma alternada, as sextas-feiras e sabados.
Uma gira nada mais € que uma sessdo de trabalhos numa tenda umbandista. Isso significa a
vinda de entidades a Terra para, através de seus poderes sobrenaturais, prestacdo de
caridade aqueles que, com problemas materiais ou espirituais, solicitam seu socorro. Em
troca, tais entidades ganhariam “luz” — o que significa elevacdo espiritual. Esse trabalho
espiritual caritativo pode se dar atraves de trabalhos magico-religiosos diversos. Assim, as
entidades podem dar “passes energeticos” em seus consulentes (pratica para “limpeza
espiritual”); identificar e neutralizar uma demanda; num trabalho de carater “psicologico”,
podem fornecer conselhos; prometer ajuda para obtencdo de um emprego, etc. Quando as
giras sdo comandadas por entidades evoluidas, como caboclos ou pretos-velhos, trata-se de
“giras de direita”. No entanto, quando entidades saidas de planos menos evoluidos
assumem o papel de protagonistas, temos uma “gira de esquerda”. Estamos tratando, entdo,
de exus e pombagiras.

Para um exemplo, tomemos como ponto de partida uma “gira de esquerda”. Ela é
realizada, sempre, na Gltima sexta-feira do més e é considerada uma “gira de passe”, pois as
entidades prestam atendimento ao publico. Apds essa sexta-feira, a gira seguinte ocorrera
num sabado e sera dedicada ao desenvolvimento mediunico. Nessa gira, a0 menos a
principio®, ndo ha atendimento ao publico e toda atencdo é dirigida aos integrantes da casa
gue ainda estdo a desenvolver seu potencial meditnico. Essas giras possuem uma tematica
que é definida de antemao por Pai Jorge. Por exemplo, ao final da gira de esquerda ele
volta-se para os médiuns e a assisténcia e afirma: “sadbado que vem, gira de
desenvolvimento de caboclos”. Isso significa que sera realizada uma gira para que 0S
médiuns iniciantes, com o auxilio do pai-de-santo e seus filhos mais experientes, possam
doutrinar seus caboclos (trazé-los & Terra com maior facilidade para que eles possam,
futuramente, atender ao publico). 1sso posto, na sexta-feira seguinte ocorrera uma gira de
passe, também com a definicdo prévia, por parte de Pai Jorge, das entidades que virdo

trabalhar. Depois, no outro sadbado, desenvolvimento e, por fim, na ultima sexta-feira, gira

dedicadas a entidades muito queridas pelos freqlientadores ou, entdo, mais uma vez, a entidades e orixas da
estima do pai-de-santo, poderiam ampliar o nimero de datas festivas.
% Na prética, quase sempre, as entidades acabam por atender aos visitantes.

60



de passe com as entidades de esquerda. E importante destacar que, a exce¢do da gira da
ultima sexta-feira do més, dedicada aos exus e pombagiras, todas as demais sao voltadas as
entidades iluminadas da direita.

Deve-se dizer que o pai-de-santo goza de grande autonomia para orientar o
andamento desse ciclo de atividades. A excec¢do da gira de esquerda, que sempre ocorre na
ultima sexta-feira do més e sempre é voltada para o atendimento, Pai Jorge pode mudar
esse esquema-base. Em primeiro lugar, cabe a ele dizer qual entidade serd cultuada. Ele
pode marcar uma gira de caboclos, por exemplo, por achar que a assisténcia esta
necessitando dela ou, entdo, porque tal entidade ndo estaria sendo muito lembrada. A
natureza da gira também pode ser alterada. O que ocorre, muitas vezes, é a transformacao
de uma gira de desenvolvimento numa voltada para o atendimento. Ha que se compreender
que é muito magante, para o publico, observar a doutrinacdo das entidades sem poder com
elas interagir. Entretanto, mesmo com toda liberdade do pai-de-santo, ele ndo deixa de levar
em consideracdo a opinido do publico. Os pretos-velhos, que, pela avancada idade, realizam
giras um tanto monotonas, costumam ser colocados sistematicamente de lado. Por outro
lado, prestigia-se a alegria dos baianos e a eficacia magica dos caboclos. A seguir, vejamos

a seqliéncia de minha primeira fase de visitas a Estrela do Oriente:

- 16/4/2005 (sdbado): gira de passe com caboclos (direita),

- 23/4 (sébado): festa — Feijoada de Ogum (direita),

- 29/4 (sexta-feira): gira de passe com exus e pombagiras (esquerda),

- 6/5 (sexta-feira): conversa com Pai Jorge — gira de desenvolvimento cancelada,

- 14/5 (sabado): festa dos pretos-velhos, com a participacdo de criangas e erés
(direita),

- 20/5 (sexta-feira): gira de desenvolvimento com o “Povo d’Agua” — lemanja e
seus marinheiros (direita),

- 2715 (sexta-feira): gira de passe com exus e pombagiras (esquerda),

- 4/6 (sabado): gira de passe com baianos (direita),

- 10/6 (sexta-feira): gira de desenvolvimento com ciganos e boiadeiros (direita),

- 18/6 (sébado): gira de passes com caboclos (direita),

- 24/6 (sexta-feira): gira de passe com exus e pombagiras (esquerda).

61



E bom lembrar que as giras sdo realizadas a noite, iniciando-se entre 19h30 e 20h00
e terminando entre 23h30 e 24h00 (nos dias de festas, os trabalhos podem se alongar até
mais tarde).

Além do calendario de festas e das atividades semanais, Pai Jorge, ao longo da
semana, ainda presta atendimentos ao publico incorporando seu preto-velho (“Pai José”) e
seu marinheiro (“Martinho Pescador”). A consulta com essas entidades precisa ser
agendada. As tarefas do sacerdote, no entanto, ndo param por ai. Ainda temos todas as
pessoas que batem a sua porta, todos os dias, pedindo uma “conversa”, um benzimento, um
trabalho magico particular... Ha, também, uma herancga de seus tempos de candomblé, que
atrai mais pessoas a tenda: Pai Jorge domina a arte divinatoria do jogo de blzios (essa,
alids, € a Unica atividade que ele admite que realiza mediante cobranga em dinheiro —
embora esteja sempre disposto a um abatimento no preco). Enfim, pelo que pude
acompanhar das atividades dessa casa e do cotidiano de seu sacerdote, é possivel dizer que
Pai Jorge € extremamente exigido por seus afazeres na umbanda.

Agora que ja temos informacdes sobre o funcionamento geral da Estrela do Oriente,
talvez fosse interessante nos dedicarmos mais diretamente aos rituais que pudemos
observar e aos elementos litargicos neles empregados. Creio que um bom comeco seria a
descricdo de uma gira. Considerando o papel central que possuirdo, na analise das relagdes
que se desenvolvem entre umbanda e IURD, uma etnografia mais detalhada da atuacéo de

exus e pombagiras se faz necessaria. Assim, a seguir, vejamos uma gira de esquerda.

e Uma gira de esquerda na Tenda Espirita de Umbanda Estrela do

Oriente®

Cheguei a tenda as 19h30, quinze minutos antes do inicio dos trabalhos. Devo dizer
que essa antecipacdo foi fundamental. Somente assim pude notar como uma gira de
esquerda € realmente concorrida: embora tenha chegado quinze minutos mais cedo, sO

consegui pegar a senha de atendimento de numero 15. Esse, alids, € um procedimento

% Essa gira ocorreu entre as 19h45 do dia 27 e a 0h00 do dia 28 de maio de 2005.

62



adotado para organizar o atendimento dos visitantes pelas entidades. Ao chegar ao espago
destinado a assisténcia, o futuro consulente é recebido pelo fiscal da casa. O visitante, diz,
entdo, qual seu nome, com qual entidade pretende consultar-se e recebe uma senha. Por
mais que se pretenda impor uma certa ordem de atendimento, sdo comuns as confusdes
com a sequéncia das senhas.

Essa grande procura por uma gira de esquerda é um fato digno de nota. Afinal, pelo
que pude observar, os caboclos, entidades infinitamente mais evoluidas que exus e
pombagiras e consideradas muito eficazes em seus procedimentos méagicos, ndo conseguem
atrair tamanha clientela.

Sentei-me do lado esquerdo da assisténcia — aquele que é reservado aos homens —,
em um dos bancos do fundo. Fiquei feliz quando, ainda nos momentos que antecediam a
gira, Pai Jorge, de passagem pelo espaco dos médiuns, reconheceu-me e disse um: ““‘tudo
bom, meu filho?”” O dirigente espiritual da tenda, desde o principio, demonstrou grande
receptividade a minha pesquisa. Embora ele tenha sido meu primeiro entrevistado, ndo
reclamou dos dialogos que mantive com muitos de seus mediuns. Nao achou que, com isso,
eu estivesse duvidando de seus conhecimentos acerca da religido. Certa vez, pediu que lhe
mostrasse o resultado da entrevista que realizei com ele. Em outro momento, perguntou-me
se eu pretendia, um dia, “abandona-los”. Creio que as preocupacdes com os resultados
deste trabalho ou com a possibilidade de realizacdo de um “saque antropoldgico” de minha
parte, ndo invalidam, de forma alguma, o excelente tratamento que recebi®’.

Pois bem, a gira iniciou-se as 20 horas. Preciso destacar o quanto ela foi concorrida:
repleta de pessoas na assisténcia, repleta de médiuns e, além disso, muito animada. Um
observador que acompanhasse tal cena, “de fora”, ndo conseguiria dizer que aquelas
pessoas estavam ali para reverenciar entidades que, em alguma medida, poderiam ser
assimiladas a demonios.

Pai Jorge passou com sua latinha de incenso defumando os médiuns e, depois, as

pessoas da assisténcia. 1sso posto, estdvamos aptos a comecar. Nada de oracdes ou pontos™®

%" Diferentemente de algumas situacées de campo “complicadas”, enfrentadas no trabalho etnografico junto
ao campo religioso afro-brasileiro, relatadas por Silva (2000).

% A umbanda trabalha com pontos de dois tipos. Os pontos cantados sdo as cantigas utilizadas para convocar
uma entidade ao trabalho de caridade na Terra ou, entdo, ap6s a conclusdo deste, despacha-la de volta ao
universo astral. Os pontos riscados sdo desenhos, feitos no chdo do terreiro, pelas entidades, como forma de
representa-las iconograficamente. Para esse desenho, é utilizada a pemba — algo com um giz de uso ritual.

63



introdutérios (0 que marca o inicio de outras giras). O conga havia sido coberto por uma
cortina. Afinal, como seres saidos das trevas poderiam trabalhar sob os olhares vigilantes
de Jesus Cristo, caboclos e pretos-velhos? Além disso, protegido pela cortina, esse altar
sagrado evitaria sua contaminacdo atraves das energias profanas que seriam emitidas por
exus e pombagiras. A Unica coisa dita antes do inicio dos trabalhos foi a saudacao aos exus:
“laroié!” As luzes do espa¢o dos mediuns, por sua vez, j& estavam apagadas desde a
passagem do incenso. Reinava a escuriddo. Todos, no espaco ritual, estavam vestidos de
preto ou vermelho (Pai Jorge usava uma roupa preta com uma enorme renda vermelha por
cima).

Assim, temos uma série de elementos que sdo peculiares a esse tipo de sessdo. A
escuriddo que ajuda a compor um cenario de “mistério e suspense”; 0s gritos mais
assustadores de alguns exus; os pontos que falam de Lucifer, do capeta, de morte, do
inferno... Porém, o mais interessante — considerando que estamos em uma sociedade
profundamente marcada pelos valores judaico-cristdos de certo e errado, bem e mal, Deus e
o Diabo —, reside no fato de que todos os presentes cantam alegremente e é possivel notar
uma rela¢do muito carinhosa com os compadres (apelido dado aos exus).

Fiquei com a impressdo de que alguns visitantes parecem privilegiar as giras de
esquerda. Vi algumas mocas, por exemplo, que s6 havia visto na tenda de Pai Jorge
justamente na gira de esquerda anterior.

Algumas pessoas foram pegas “a forca” por suas entidades, na assisténcia. Foi
marcante o caso de uma mulher que se esfor¢cou muito, tentou evitar a todo custo, balangou
varias vezes e, enfim, foi pega por sua pombagira. Pai Jorge, que foi chamado para ver o
que estava acontecendo com essa mulher que estava “passando mal”, saiu-se dizendo algo
como: ““ndo quis trabalhar? Entdo agora aguenta ai. Pode deixar que isso passa...” Acho
que, ao ndo chama-la para o espaco dos médiuns, ele quis deixar claro que se tratava de
uma repreensdo pelo fato de ela ter dito, em algum momento, que ndo trabalharia aquela
noite. Foi algo como uma reafirmacdo da necessidade, da importancia e da obrigacdo da
pessoa trabalhar mediunicamente. Essa moca, depois que manifestou de vez sua entidade,
acabou indo dancar, por ela tomada, no espaco dos médiuns. Ao longo da noite, outros

fatos semelhantes puderam ser observados.

64



Depois de uma hora de pontos cantados, da chegada de varias entidades (muitas
delas auxiliadas pelo chocalho de Pai Jorge — que sabe facilitar o transe de seus filhos muito
bem) e da area dos médiuns ja estar cheia de exus e pombagiras, chegou a estrela da festa: o
exu de Pai Jorge, “Sete Catatumbas” (sic). Pouco depois, comegariam os atendimentos
aqueles que buscavam alivio para suas enfermidades espirituais, vitoria contra seus
inimigos “demandeiros” e solu¢Bes de cunho magico para seus infortinios no amor, a sua
falta de dinheiro e os problemas da vida que, teimosa, insiste em ndo progredir.

Sete Catatumbas danca cheio de lascivia. Estava todo vestido de preto e usava uma
capa da mesma cor. Tinha uma vela preta, acesa, presa junto ao dedao e o dedo seguinte de
seu pé esquerdo — o que lhe garantia uma aparéncia sinistra: ficava um pouco manco e com
esse pé coberto de cera preta derretida. Também fumava um charuto — alias, “0” Sete, como
é carinhosamente chamado por algumas pessoas, fuma muitos ao longo de uma gira. Pai
Jorge, quando incorporado, parece mais atarracado: anda projetando a barriga e as pernas
para frente do tronco e os bragos para tras. Tem gestos largos, grandes gargalhadas — por
vezes mais debochadas que diabdlicas — e ndo dispensa os palavrdes e 0s gestos indecentes.
Fazendo jus as afirmacfes de que os exus ndo trabalham de graca, ele disse, voltando-se a

assisténcia:

“— Quem vai falar com o Sete tem que trazer jantar [frango assado], que eu
nao trabalho de graga!”

Conforme Pai Jorge me explicou, quando o entrevistei, 0s exus que frequentam sua
tenda, durante as giras, costumam comer frango assado (pode ser ““de padaria mesmo™)
que, em geral, € trazido pela assisténcia.

Muitas vezes, Sete belisca as nadegas de homens e mulheres que, desatentos,
passam a sua frente. Também gosta de xingar: adora soltar um “filho-da-puta!” Costuma
beber pinga em um calice. Alias, é importante dizer que as bebidas alcodlicas seriam
consumidas pelas entidades em razdo do apego que estas ainda mantém com o mundo
material. Elas ainda ndo teriam conseguido se desvencilhar completamente dos gostos e
dependéncias que possuiam quando vivas. Assim sendo, a partir dessa constatacao,
poderiamos tirar duas conclusdes. A primeira é a de que, se as entidades bebem porque

gostam e precisam, isso significa que elas possuem tracos muitissimo claros de

65



humanidade. A segunda diz respeito ao fato de que esses tracos de humanidade, vistos a luz
do esquema de evolugéo espiritual herdado do kardecismo, mostram que elas ainda
precisam melhorar e se livrar desse apego a certos gostos da matéria. Alias, neste caso, ndo
estamos tratando sO dos exus. Entidades j& evoluidas, como caboclos e pretos-velhos, ainda
bebem.

Passemos a consulta que realizei nesse dia. A “Cigana Sulamita”, incorporada em
um médium alto e magro, dava a impresséo de ser, verdadeiramente, uma mulher de gestos
altivos, elegantes e cerimoniosos. Estava vestida com combinacfes de roxo e branco, com
detalhes em dourado. Ela desfilou elegantemente pela tenda, com uma taca de champanhe a
mdo, bebendo delicadamente. J& havia me consultado com ela na gira anterior e decidi
repetir a experiéncia.

No dialogo com a cigana, lhe falei de problemas genéricos que simbolizavam
pedidos, creio eu, extremamente comuns em uma gira de esquerda. Tentei pedir-lhe,
portanto, dinheiro, protecdo contra o “olho gordo” (inveja)* e um novo amor (0 pedido
mais importante, considerando o campo de atuacdo de pombagiras e ciganas). Ela me
perguntou se era a primeira vez que lhe falava. Disse que ndo, que havia consultado-a na
gira de esquerda anterior. Questionou-me se eu havia lhe dado um papelzinho com meu
nome escrito nele. Respondi que sim. Ela afirmou, entdo, que ja estava me ajudando, mas
que iria me ajudar ainda mais. Isso tudo em uma mistura de portugués com alguma outra
coisa (talvez espanhol, como afirmam as etnografias®®), o que deixava seu discurso muito
dificil de ser captado. Tudo terminava em “eres”: “o qué quiseres”, “queres”, “fazeres”...
Ao me aconselhar, disse que eu deveria acender uma vela branca de sete dias para meu

anjo-da-guarda®'.

% Trata-se do olhar maldoso e/ou invejoso que uma pessoa qualquer, mesmo um amigo, lanca sobre nés e que
pode ser motivado pelo fato de termos uma boa situagdo financeira; por sucessos profissionais que
conquistamos; por possuirmos uma condicao conjugal invejavel, etc.

“0 ss0 pode ser visto em Negréo (1996a:247) e, também, Brumana & Martinez (1991:242).

*1 A consulta com a Cigana Sulamita foi absolutamente necessaria a realizacio deste trabalho. Posso dizer que
os dialogos com as entidades serviram como técnica etnografica para obtencéo de informagdes relevantes. E
preciso que o leitor compreenda que, para uma maior aproximagao com as entidades umbandistas, é preciso
tomar parte em uma consulta. As limitacdes existentes na interacdo entre visitantes e entidades nédo
permitiriam, de forma alguma, a realizacdo de uma entrevista formal. Desse modo, se 0 contato com as
entidades se fazia necessario, eu deveria seguir a etiqueta ritual desse sistema religioso. Atento a isso, sempre
que tive oportunidade, realizei consultas. E é importante frisar que ndo basta ir ao encontro de uma cigana
para conversar sobre mindcias técnicas da cosmologia que ela integra. E preciso ter um problema, é
fundamental pedir ajuda. Foi o que fiz. Procurei falar de problemas que, de um modo genérico, me afetariam

66



O uso ritual das velas, alids, merece destaque. A vela poderia ser encarada como
uma porta entre 0 mundo espiritual e 0 mundo fisico: ela tanto seria capaz de trazer as
energias do plano espiritual para espalha-las no ambiente no qual esta acesa quanto, por
outro lado, poderia servir para enviar nossas energias do plano fisico para o espiritual.
Assim, a vela poderia tanto trazer a forca das entidades para nos auxiliar quanto enviar
nossa energia para ilumina-las ainda mais. Nesse Ultimo caso, um bom exemplo seria o de
exus e pombagiras: entidades pouco evoluidas e que muito necessitam de nossas velas para
acelerar seu processo de iluminacao espiritual.

No caso especifico da recomendacdo de Sulamita, a vela seria utilizada para
beneficiar aquele que a acenderia (eu). Podemos realizar um determinado pedido a uma
entidade, orixa ou, entdo, nosso anjo-da-guarda e, como veiculo desse pedido e de nossa fé,
acender uma vela. Esta serviria, entdo, para entrarmos em contato com o ente espiritual em
guestdo para que ele intercedesse a nosso favor (ao acender uma vela para meu anjo-da-
guarda, eu lembraria meu protetor espiritual pessoal de que ele estd um pouco desatento as
responsabilidades do cargo...).

Além da orientacdo referente a vela, ela me deu ainda outra recomendacéo que, a
principio, ndo consegui entender. A cigana me dizia que eu deveria vir “naquela outra™,
“naquela de branco”. Uma moca da tenda — que parecia estar auxiliando os trabalhos como
se fosse uma cambone — foi chamada para fazer a traducdo. O que Sulamita queria dizer é
que, dada a natureza do meu problema, eu deveria vir numa gira de direita e procurar a
baiana que se incorpora nesse mesmo médium. Segundo ela, eu estava muito carregado de
energias negativas e precisava de uma “limpeza”. Agradeci-lhe a atencéo dispensada, beijei
sua mao e lhe abracei. Estava terminada a consulta. I1sso tudo se passou em, no maximo,
cinco minutos.

Por volta das 21h30, pude contar na assisténcia algo entre 42 e 44 pessoas. Em uma
gira anterior, da qual participei — dedicada ao desenvolvimento dos médiuns e voltada para
0 “Povo d’a4gua” —, que contou com as presencas ilustres de um dos caboclos e do

marinheiro de Pai Jorge, a assisténcia mal chegou a umas vinte pessoas.

— levando sempre em conta a area de atuagdo magica da entidade que estava a me auxiliar. Por isso conversei
sobre dinheiro, protecdo contra o “olho gordo” e amor com Sulamita. Fosse um marinheiro, teria falado sobre
emprego; caso se tratasse de um preto-velho, sobre problemas de saude, etc. Desse modo, peco que o leitor

67



Ainda presenciei Sete Catatumbas falando para uma senhora que ““exu ndo trabalha
de graca” — ele falou isso de forma alta e clara, sem nenhum constrangimento. O que
encaixa-se nas caracterizacdes de exus e pombagiras presentes nas etnografias*. Os
compadres de Pai Jorge, no entanto, dado o processo de doutrinacdo a que estariam
submetidos, ndo costumariam fazer pedidos muito extravagantes. Charutos, cachaca, velas
pretas e frango assado para 0s exus; cigarros, champanhe e velas vermelhas para as
pombagiras (que, eventualmente, podem ganhar um vestido de um cliente especialmente
agradecido). De todo modo, o pedido de pagamento por parte de Sete parece, muito mais,
fazer parte da composi¢éo de um tipo do que uma exigéncia de fato.

Talvez fosse interessante, entdo, aproveitar para relatar a consulta que realizei, em
uma outra gira de esquerda, com Sete Catatumbas. Logo que cheguei para ser atendido, ele
adiantou o que eu havia preparado para nosso dialogo. Ele me perguntou — num tom, na
verdade, bastante afirmativo — se eu estava com problemas em um trabalho que n&o andava.
Uma observagdo muito perspicaz, desse exu, a respeito de meu mestrado. Ele afirmou que
estava tudo parado e que meu trabalho ndo ia para frente. Eu concordei com suas
afirmacdes e ele, entdo, procurou me tranquilizar. Disse que, depois da virada do ano
(2005/2006), as coisas comegariam a andar melhor e afirmou que existem certos problemas
que ndo podemos delegar a terceiros, s&o provacdes pelas quais nés precisamos passar®®. E

ainda me disse algumas palavras plenas de ambiguidade:

“— [No final das contas,] Quem pode mais? O homem l& em cima e o
Diabo... O Diabo...”

entenda que, por vezes, para garantir a observacao, tive que participar de forma bastante ativa em certas
praticas da religido. Para uma discussdo mais profunda dessas questdes metodolégicas, ver Silva, 2000.

*2 A esse respeito, consultar, mais uma vez: Trindade (1985), Concone (1987), Brumana & Martinez (1991),
Ortiz (1991), Negrdo (1996a), Bastide (2001) e Prandi (2001a). Especificamente quanto a pombagira, Meyer
(1993) e Prandi (1996a).

* Conforme expliquei na nota 41, esse dialogo com as entidades foi necessario a realizagdo deste trabalho.
Mas é preciso destacar o fato de que meus didlogos com as entidades possuiram mero carater técnico, ndo
propiciando um envolvimento subjetivo de maior profundidade com os contetdos cosmoldgicos da umbanda.
Talvez tenha me impressionado a perspicacia desse exu ao falar de meus problemas com minha pesquisa. No
entanto, posso dizer, com seguranca, que meu envolvimento com meus interlocutores “espirituais” ndo me
converteu em nativo/umbandista — o distanciamento que julgo necessario para realizacdo de uma etnografia
foi mantido. Essa preocupacdo, alids, considerando meu anterior envolvimento com a religido, através de
minha familia, foi sempre muito presente. Para essa questdo, mais uma vez, Silva, 2000.

68



Essa repeticdo — ““0 Diabo™ —, apds uma brevissima pausa, deixou uma questdo:
simples repeticdo do nome desse ser ao qual Sete estd diretamente vinculado ou a afirmacéo
de uma certa superioridade do poder do Diabo?

Ele também falou que eu deveria tomar mais cuidado com minha “lingua” e néo sair
divulgando aos quatro ventos as atividades que estivesse a realizar. Aproveitou esse

conselho para dirigir-se ao Exu Caveira, que estava proximo a nds, e dizer:

“_ O o Caveira, 6! Ele morreu pela boca!” [tal afirmagcio foi sequida de sua
grandiosa gargalhada]

Parece que o desconcerto do Exu Caveira, diante dessa afirmacdo de Sete,
funcionou como uma confirmacao do que este havia acabado de dizer.

Ao atender uma pessoa, Sete Catatumbas tem um comportamento completamente
diferente daquele que, em geral, é percebido pela assisténcia. Explico. Ao chegar e ao se
despedir, durante sua interacdo com o0s participantes da gira, ele elabora um pequeno
espetaculo: a vela presa ao pé, as gargalhadas, as piadas de mau gosto, os beliscdes... Uma
representacdo que oscila entre a graca e o diabdlico. Sendo eu terrivelmente timido, adiei
minha consulta com Sete por muito tempo: temia que, qualquer que fosse o problema por
mim relatado, o exu saisse a divulga-lo por toda tenda. Qual ndo foi minha surpresa ao
notar que, no desenrolar da consulta, ele troca essa performance exagerada por um ar muito
mais sereno e tranquilo. Nosso dialogo se concentrou em meus problemas. Sem piadas ou
gestos grosseiros, ele procurou, a sua maneira, me ajudar. Por varias vezes, cortou nosso
dialogo para soltar comentarios jocosos ou sonoras gargalhadas com eventos que estavam a
ocorrer a nossa volta. Mas em nenhum momento deixou nossa conversa de lado. Repetia a
todo momento para que eu ficasse calmo, que as coisas iriam melhorar e que ele iria me
ajudar.

Para eliminar as energias negativas que poderiam estar a me impregnar, ainda me
“descarregou”: soltando baforadas de seu charuto em minha direcdo e passando sua capa

nas laterais de meu corpo, sempre de cima para baixo e, primeiro, a minha frente e, depois,

69



as minhas costas. O objetivo do ritual de descarrego®, na umbanda, seria o de proporcionar
uma limpeza das energias negativas e a expulsdo de encostos que possam estar presos as
pessoas, prejudicando-as. Enfim, uma limpeza astral/espiritual. Tais energias negativas e
encostos seriam provenientes da inveja, do mau-olhado e dos feiti¢os direcionados contra
uma pessoa.

Vejamos alguns procedimentos que sdo utilizados para a realizagdo do descarrego.
Ele pode ser feito com o uso de polvora. De acordo com o oga Daniel, o espirito maligno

que esta encostado na pessoa seria expulso através da fumaca e do fogo:

“(...) Eles ja vivem no fogo, entéo eles ndo querem mais la. Tanto é que eles
procuram vir ajudar as pessoas pra sair daquilo. Entdo, quando vocé pde fogo,
voceé ta fazendo o qué? Vocé ta pondo fogo naquilo que esta ali. E a pdlvora, ela
tem um atrativo tdo grande pelo orixa do mal que esta ali, que ele vai embora
rapidinho. Ele néo fica. (...) E as duas coisas: o proprio fogo da pélvora e a fumaca
— que ai tem um cheiro que eles ndo suportam aquilo”.

O uso das ervas também é recomendado. A pessoa pode passar por uma defumacao;
pode-se bater algumas folhas nela; receitar um banho ou, finalmente, ela pode tomar um
pouco de ab6 — que é um preparado a base de ervas. Entre elas, a que merece maior
destaque, pela generalidade de seu uso, é a arruda. Ela serviria para o combate ao olho-
gordo. Alem disso, seria eficaz contra a magia negra e as energias negativas que se
acumulam sobre uma pessoa. Finalmente, a arruda pode ser utilizada para a limpeza de
ambientes que encontram-se carregados de energias negativas.

Ja no caso especifico do descarrego de uma pessoa que ndo é médium e esta sendo
vitima da atuagdo de um espirito maligno, pode ser necessaria a realizacdo de um
transporte. Isso significa que esse espirito que esta a prejudica-la ira manifestar-se em um
médium que empresta seu corpo para sua incorporacdo e posterior expulsdo. Antes da
expulsdo do espirito, no entanto, ele sera entrevistado para que se saiba qual o motivo de
ele estar prejudicando sua vitima. Quem o mandou, por que 0 mandou e 0 que 0 espirito
recebeu. E interessante notar como tal entrevista, em linhas gerais, é bastante semelhante

aquela realizada por bispos e pastores da IURD para com 0s exus e pombagiras que & se

** Na medida em que a IURD ir4 apropriar-se do ritual de descarrego — embora ndo sem antes ressignifica-lo —
devemos, aqui, dedicar-lhe especial atencdo. Como sera possivel notar adiante, esse ritual sera convertido
num dos principais elos de ligacao entre esses dois sistemas religiosos.

70



manifestam. Embora eu néo tenha tido a sorte de registrar o depoimento de um exu/encosto
retirado de um consulente através do transporte, hd um relato muito interessante em
Brumana & Martinez (1991:318-320):

Exu: filhos da puta!

Mée-de-santo: Sem xingar... Olha os palavrdo, aqui ndo é permitido
palavrdo. Vamos, em nome de Deus! Vem aqui pra conversar comigo. Qual é o teu
nome?

E.: Exu do Limbo.

M. de s.: Que qué ’cé esta fazendo com esse filho (com o cliente de quem
retiraram o Exu)?

: Estou fazendo o que me mandaram.

. de s.: Que qué mandaram voce fazer?

: Afundar.

. de s.: Afundar? Por qué afundar ele? Ele é ruim?

: A mim nunca me fez nada.

. de s.: Para vocé ele nunca fez nada. Por que qué vocé estad maltratando

TmImm

ele?

: Porque fui pago (...).

. de s.: Por quem?

: Por uma morena de cabelos lisos.

. de s.: Por qué que ela mandou fazer isso com ele? Por qué? Ele fez
alguma coisa errada, ele fez alguma maldade? Que qué ele fez? Por qué que esse
filho esta pagando isso ai?

E.: Estd pagando porque foi mandado, e n6s, quando n6s ganha, nés faz.

M. de s.: Eu sei que vocés foram mandados e que quando vocés ganham
vocés faz. Mas por qué que foi mandado fazer isso pra ele? Tem que haver um
motivo.

[Relato dos autores] Segue-se um minucioso interrogatorio no qual ambos os
interlocutores reconstroem a historia da agressdo mistica. Um assunto de negocios,
com muito dinheiro no meio, no qual estdo envolvidos a morena de cabelos lisos e
outro homem, e que terminou numa briga faz cinco anos.

M. de s.: Vocé vai desmanchar o que vocé fez?

E.: Se me da a metade do que eu ganhei...

M. de s.: N&o... O qué vocé ganhou?

E.: Ganhei trinta moedas grandes (...) quatro pés de bezerro novo (...) nove
velas vermelhas e nove velas pretas (...) fita vermelha, da altura dele (do cliente)
mais ou menos, trés preta e trés vermelha (...) uma galinha preta...

M. de s.: Vocé ganhou bastante, eh compadre?

E.: Eu ganhei. Eu ndo faco por pouco nao...

(...)

M. de s.: O qué voceé fez com aquelas entregas? Foi levado onde isso ai?

E.: No cemitério (...).

M. de s.: Escuta, agora ela (a mulher morena que fez a macumba) esta
parada de fazer essa maldade para ele ou ela continua?

SmMmgm

71



E.: Agora ela sé da umas velinhas de vez em quando (...).

M. de s.: Vocé vai desmanchar o que vocé fez no cemitério?

E.: Mas vocé ndo vai me dar nada, so...

M. de s.: Oracdo. (...) Eu néo estou te enrolando. Eu estou oferecendo tudo
que tem de bom pra vocés: oragdes, a palavra de Deus.

Isso posto, voltemos ao meu dialogo com Sete. Ele me forneceu uma receita magica
cujo objetivo seria o de descarregar meu apartamento. Eu deveria pegar um balde cheio de
agua e nele acrescentar sal grosso, formando uma salmoura. Ai bastaria jogar essa mistura
por todo local, para que as energias negativas que estavam a carregar o ambiente fossem
expulsas. O sal grosso, de acordo com seu uso corrente na umbanda, serviria para
limpar/queimar as energias negativas e encostos que estdo depositados sobre um local e/ou
pessoa. Ainda combate a inveja e 0 mau-olhado, bem como a sensac¢do de canseira, deles
resultante, que se abate sobre o corpo. E, também, um dos possiveis ingredientes de um
procedimento de “descarrego”. Pelo que pude notar, arruda e sal grosso sdo elementos que
possuem efetividade e utilizagdo das mais amplas em todo o sistema religioso umbandista.
Se é preciso eliminar energias negativas e/ou encostos, na maior parte das vezes a receita
ird incluir um desses dois elementos.

Ao final de nossa conversa, Sete Catatumbas surpreendeu-me mais uma vez.
Quando perguntei se deveria lhe levar alguma coisa, deixando subentendida a idéia de que
se tratava de um pagamento por seus servicos, ele afirmou que, primeiro, ele me ajudaria e
sO entdo eu lhe poderia levar algo. Pelo que pude compreender, sequer tratava-se de
exigéncia: eu lhe poderia levar um jantar (frango assado) na gira de esquerda seguinte.
Essas colocagBes contradizem a propria fala desse exu, que reproduzi anteriormente,
quando ele afirmou para a assisténcia que néo trabalha de graca. Enfim, um exu que escuta
serenamente seus consulentes e os ajuda sem cobrar €, de fato, dentro da escala de evolugédo
espiritual umbandista, iluminado.

E agora, retomemos a descricdo inicial da gira. Ap6s um longo periodo de
atendimento, tivemos os “pontos para afundar”. Enquanto as entidades da direita sobem
para 0 espaco astral, exus e pombagiras afundam, retornando as trevas. As pessoas e as
entidades sdo apressadas por conta do horario. As 23h15 restam aproximadamente 28

pessoas na assisténcia. Essa foi uma questdo abordada por Pai Jorge em sua entrevista: seus

72



esforgos para que as giras terminem ndo muito tarde, respeitando os vizinhos e o0 “Programa
do Psiu” da Prefeitura de S&o Paulo.

As entidades ja haviam ido quase todas embora — as que restavam estavam a
caminho de casa — e, entdo, Sete comecou a despedir-se de nos. Ele se despediu uma vez e,
depois, ainda outra. Enquanto isso, os médiuns formavam uma roda em sua area de trabalho
(que girava em sentido anti-horario e lembrava muito uma roda de santo do candomblé — é
sempre bom lembrar que Pai Jorge foi iniciado nessa religido).

Sete ainda prestou um ultimo servico antes de ir embora: descarregou todos 0s
presentes na assisténcia. Ele passava sua capa preta por sobre nossas cabecas e, na maior
parte das vezes, também passava as maos em nossos “flancos”, de cima para baixo, como
se estivesse retirando a sujeira espiritual que estaria presa a noés (de modo, alids, muito
semelhante ao que Pai Jorge faz quando vai nos limpar, em seus rituais de benzimento).

Finalmente, as 23h30, Sete foi embora. Os médiuns que estavam na roda de santo e,
posteriormente, os presentes na assisténcia, limparam-se utilizando a agua que a mée-
pequena passou distribuindo. Foi um ritual bastante simples. Ela despejava um pouco de
agua em nossas maos e nos a recebiamos com estas em forma de cuia. Esfregavamos a agua
nas maos, passavamos por nossas cabegas, depois pelo corpo — como se estivéssemos
tirando algum tipo de sujeira — e, entdo, atiravamos a “agua suja” ao chao, sacudindo as
ma&os.

Sem preces; sem pai-nosso ou ave-maria; sem sinal da cruz e apenas com um
“laroié Exu!”, terminou a gira de esquerda. Pai Jorge ainda avisou que, no sabado seguinte,
teriamos “gira de passe, de baiano’ — que, segundo ele, ndo ocorria ha muito tempo.

* * *

Nessa descricdo foi possivel mostrar, passo a passo, como, normalmente, transcorre
uma gira de esquerda. No entanto, houve uma outra ocasido® em que o andamento dos
trabalhos ndo foi assim tdo “normal”. Tivemos um evento que serviu para jogar luz sobre a
cosmologia do sistema religioso umbandista. Falo de uma muito acalorada discussédo que
ocorreu entre uma “integrante carnal” da tenda de Pai Jorge e uma pombagira muito famosa

e respeitada: Maria Molambo.

** Refiro-me & gira que ocorreu entre as 20h30 do dia 25 e a 0h20 do dia 26 de novembro de 2005.

73



Durante a gira, essa entidade teve uma atuacdo destacada e, a0 mesmo tempo,
controversa. Ela estava incorporada em uma médium que vestia uma pequena blusa preta e
uma saia rodada com babados em preto e vermelho. Dancava e rodopiava — a0 mesmo
tempo em que fumava — de forma um tanto empolgada. Parecia estar desenvolvendo passos
de samba de roda. Vez por outra, soltava gargalhadas sinistras, tipicas de uma pombagira.
Algumas vezes percorreu, dancando, o estreito corredor que separa a assisténcia entre
homens e mulheres. Em dado momento, Sete Catatumbas teve que Ihe chamar a atencéo
para que ndo atendesse as pessoas no espaco da assisténcia. Ela estava realizando, enfim,
uma performance que chamava muito a atencdo (ainda que, algumas vezes, pelo exagerado
espalhafato). Assim, acredito que Maria Molambo tentava escapar do discreto papel de
coadjuvante que cabe a maior parte das entidades que participam de uma gira. Afinal, ha
um numero bastante limitado delas que se destaca. Em geral, sdo as que compdem a coroa
do pai-de-santo, da mée-pequena e de alguns poucos outros médiuns. Alias, o termo coroa,
nesse sentido, serve para designar o conjunto de entidades e orixas com 0s quais uma
pessoa trabalha mediunicamente.

Entretanto, Maria Molambo ainda conseguiria a exclusividade das aten¢des alguns
momentos depois. Quando estava préxima ao congd, segurando uma consulente pelo brago,
foi duramente admoestada por uma integrante da tenda, por ter empurrado outra pessoa. A
integrante em questdo ndo trabalha mediunicamente mas auxilia no andamento dos
trabalhos. Uma personagem um tanto controversa. Arriscar-me-ia a dizer que ocupa um
papel que poderia ser classificado como o de um “oga feminino”. Adiante, um pequeno

resumo do dialogo que se desenvolveu entre ela e a pombagira:

“Integrante: O pombagira, ndo empurra nao!

Maria Molambo: Eu pedi licenca antes...

I.: Mas ndo pode empurrar as pessoas, ndo! Tem que respeitar!

M.M.: Eu pedi licenca!

[Nesse ponto, a discussdo j& chamava a atencdo de todos. Sete Catatumbas e
0 ogé/presidente Daniel ja se mobilizavam para p6r fim a discussdo. Creio que a
pombagira deve ter dito algo, em tom de desafio, para a integrante da tenda. No
entanto, ndo consegui registrar tal fala.]

I.: Vocé ta pensando que eu tenho medo de vocé, pombagira? A gente vai la
fora e resolve isso!

M.M.: Ah, vocé nédo tem medo da pombagira néo, é...?”

74



Nesse momento, quando a discussao ja estava bastante inflamada e Maria Molambo
parecia um tanto desconcertada com o insistente tom de desafio da integrante, Daniel e Sete
Catatumbas atuaram de forma mais enérgica para apaziguar os animos. O exu fez um
discurso sobre a necessidade de respeito para com os representantes do ““dono do buraco™ —
0 pai-de-santo —, quando este estivesse ausente, e foi um pouco mais duro com a pombagira
gue com a integrante da tenda.

Que podemos dizer dessa situacdo?

Os seres que povoam 0 pantedo umbandista estdo, todos eles, impregnados de
humanidade. Uns menos, como 0s orixas oriundos da mitologia ioruba — Oxala, Ogum,
lemanj4, etc. — e as entidades de muita luz, como caboclos e pretos-velhos. E outros mais,
como as entidades da direita que possuem caracteristicas de comportamento que lembram a
esquerda: baianos, marinheiros e boiadeiros.

Vejamos, mais atentamente, o caso das entidades que estdo completamente
assentadas na margem esquerda desse pantedo. Acho que elas estdo impregnadas de
humanidade de uma forma singular. Ainda estdo construindo para si um conjunto de
valores éticos mais adequado ao que consideramos condizente com a moral judaico-cristad
gue predomina em nossa sociedade.

Exus e pombagiras, na medida em que ainda ndo foram completamente doutrinados,
sdo capazes de cometer uma série de atitudes que, para boa parte de nossa sociedade,
seriam reprovaveis. As amarracdes de amor, a agressao magica violenta contra nossos
desafetos, a capacidade de abrir nossos caminhos a custa do fechamento dos de outrem, etc.
Mas é importante ressaltar que tais entidades raramente tomam essas atitudes por conta
propria. Geralmente, o fazem a pedido de seus consulentes. Desse modo, seria licito
perguntar se os verdadeiros autores das maldades, j& que se aproveitam da ignorancia
alheia, ndo seriam os viventes que se consultam com tais entidades. Assim, na medida em
que esses seres espelham as falhas de carater daqueles que os procuram, creio que seria
justo dizer que eles personificam as muitas facetas negativas pelas quais 0 humano também
pode ser definido.

Dessa forma, voltando a atitude da integrante, se acreditamos que estamos agindo
com corregdo contra um comportamento que pode prejudicar o bom andamento do culto, o

gue nos impediria de enfrentar uma pombagira? Quando estamos a representar 0 que é

75



“certo”, o que nos impediria de enfrentar Maria Molambo quando esta entidade, uma
prostituta com ares diabdlicos, se dispde a fazer algo “errado”? Creio que nada. Afinal, ndo
fariamos mais do que impor o que é considerado adequado por nossa sociedade a um ser
que esta agindo de forma equivocada. Estariamos inclusive colaborando na doutrinacdo da
entidade e repreendendo o que seria humanamente recriminavel.

Para além das analises antropoldgicas acerca dos muitos significados embutidos na
discusséo entre a integrante e a pombagira, hd que se considerar que ela viola uma certa
etiqueta ritual da religido. Ndo é muito adequado que o perfeito trénsito de energias
misticas entre a tenda e as trevas seja interrompido por uma briga. De todo modo, abre-se
espago para que consideremos, agora, 0 que os entrevistados classificaram como sendo o
“certo” e o “errado” no que diz respeito aos procedimentos rituais da religido. Assim,

iniciemos pelo que poderia ser considerado, em linhas gerais, 0 “certo”:

- caridade: a préatica do auxilio de ordem espiritual sem cobrancas ou interesses de
espécie alguma — ““fazer o bem sem olhar a quem”.

- simplicidade e humildade. Esses valores podem ser percebidos nos discursos
umbandistas quando observamos o fato de positivarem a pobreza de suas tendas,
a simplicidade de suas festas, os discretos pedidos de oferendas de suas
entidades, etc. Essas caracteristicas estabelecer-se-iam, também, em
contraposicdo ao luxo e riqueza plastica dos rituais do candomble, a
grandiosidade de suas festas e a uma suposta arrogancia de seus praticantes.

- uma missdo: todo umbandista deveria assumir o fato de que emprestar o corpo
para que as entidades possam utiliza-lo para a realizacdo da caridade é uma
missdo. O que tornaria altamente reprovavel a auséncia as sessdes de trabalho

espiritual.

Vejamos algumas outras praticas que definem o que é “errado”:

- marmotagem/mistificacdo: esses dois termos sdo sinbnimos para a atitude, de

alguns médiuns, de fingir que estdo incorporados com alguma entidade ou orixa.

76



excessos rituais: 0 consumo exagerado, por parte de algumas entidades, de
determinados elementos litargicos. Merece destaque a reprovacdo que, por
vezes, € direcionada aos exus, marinheiros e baianos, por seu excessivo
consumo de bebidas alcodlicas. Também ndo é de bom tom que uma entidade
tente chamar para si, através de uma performance mais “exagerada”, as atencoes
de toda a tenda. Algo que ocorreu no episédio anteriormente relatado, na
confusdo envolvendo Maria Molambo.

reconhecimento indevido: ndo é adequado o médium “levar a fama” pelas
realizacOes das entidades com as quais trabalha. Além do recebimento de crédito
indevido, a pessoa estaria deixando de lado a humildade que deve nortear sua

atuacdo espiritual. Nas palavras de Rosa:

“Muita gente entra ali [e] ‘se sente’... Porque recebe uma entidade
ou porque uma entidade fez essa ou aquela coisa pra uma outra pessoa...
E... Sabe? ‘E melhor. A minha entidade é mais. Eu sou mais porque a minha
entidade é...” Entdo, é mais levar nome nas costas do orixa. Eu sou muito
por ai. Por isso que eu te falei: eu sou a Rosa, a Sete [Saias] é a Sete. Ta? O
que ela fez, menos mal. Quanto mais acerto ela tiver, melhor pra ela e pra
mim também. Mas eu ndo sou aquele tipo que assuma os riscos do que ela
fizer mas, também, ndo quero as gldrias das coisas que ela tem””.

Ainda quanto aos habitos e atitudes que os umbandistas consideram reprovaveis,

podemos notar, de forma ainda mais clara, como sdo demarcadas algumas fronteiras para

com o candomblé*. Nesse sentido, a cobranca pelos trabalhos mégicos realizados e o

sacrificio de animais (com o consequente uso ritual de seu sangue) sdo praticas condenadas.

E sdo todas associadas ao candomblé (que, de forma geral, ndo vé problemas em sua

realizacdo). Mas é preciso notar que enquanto no primeiro caso, em geral, a condenacgéo

realmente inibe a pratica, no segundo, a proibicdo formal é seguida da possibilidade de

Dessa forma, debrucemo-nos sobre a questdo dos sacrificios de animais. As

respostas com relacdo a sua realizacdo nas tendas e terreiros foram divididas. Pai Jaime,

“*® Em sentido contrario, para uma discussao sobre a constituicdo da auto-imagem do candomblé a partir de
uma selecdo de tracos diacriticos que o diferenciariam da umbanda, ver Silva (1995).

7



que é praticante do candomblé angola, afirmou, categoricamente, que realiza sacrificios de
animais e acrescentou que esse ritual € uma obrigacdo em sua religido.

Em sentido contrério, todos os demais interlocutores, que sd@o umbandistas,
comecaram negando que, em seus espacos de culto, ocorresse tal pratica. No entanto, no
caso dos integrantes da tenda de Pai Jorge, alguns entrevistados, na sequéncia de suas
negativas, passaram as ressalvas.

Alguns disseram que a casa, em geral, ndo faz sacrificios. Mas que, quando ha um
ritual do candomble, ele é sim realizado. Alias, é preciso dizer, mais uma vez, que a
presenca do candomblé, na tenda, é marcante. Daniel disse que ndo veria problemas, por
exemplo, em sacrificar um frango para os exus ou Ogum. No entanto, em seguida,
reforcando a fronteira ameacada, afirmou que o candomblé pratica sacrificios com animais
de quatro pés (ele citou o exemplo dos bois) e, com relagdo a essa pratica especifica, ele
seria frontalmente contrério.

E interessante notar como a influéncia do candomblé pode ser percebida como um
elemento gerador de ambiguidades na Estrela do Oriente. A tenda toca umbanda e, por isso,
seria formalmente contraria a pratica de sacrificios de animais. Por outro lado, em seu
interior, sdo realizados rituais do candomblé que obrigam a realizacdo de tais sacrificios.
Dessa forma, teriamos um cenario “predominantemente umbandista” pontuado pela
presenca marcante de simbolos e praticas do candomblé. A seguir, um quadro com um

resumo das diferencas rituais entre umbanda e candomblé:

78



Diferencas rituais e cosmolégicas entre a umbanda e o candomblé#’

Umbanda

Candomblé

Pratica do trabalho espiritual caritativo. A cobranca pelos
servigos magico-religiosos é rejeitada.

Né&o existiriam restricdes quanto a cobranca pelos servicos
maégico-religiosos.

Os sacrificios de animais sdo formalmente rejeitados. Em
ocasifes excepcionais, no entanto, podem ser realizados
(sob certas restri¢des).

A prética de sacrificios de animais é parte integrante da
estrutura ritual da religido.

Lingua litdrgica: portugués, com 0 uso de algumas poucas
expressdes de origem africana.

Lingua litargica: predominio das expressdes de origem
africana.

As razdes pelas quais sdo receitados os procedimentos
magicos seriam repassadas as pessoas.

Uma religido apoiada no segredo.

Qualquer médium pode incorporar todas as entidades e
orixas.

Apenas o sacerdote e os iniciados na religido poderiam
incorporar 0s orixas.

Prética do passe. Os consulentes podem conversar com as
entidades. O diagndstico dos problemas espirituais que
afligem os consulentes se da a partir desse diélogo.

Os orixas ndo falam, apenas dancam. O diagnostico dos
problemas dos consulentes — e do receituario para sua
cura — se da através da prética divinatéria do jogo de
buzios.

Entidades voltadas para o relacionamento com o publico:
caboclos, pretos-velhos, marinheiros, baianos...

De forma geral, temos a auséncia dessas entidades de
media¢&o. Elas podem estar presentes, em alguma medida
(principalmente os caboclos), nos terreiros dedicados a
pratica do candomblé angola. De todo modo, as entidades
da umbanda costumam ser tratadas como eguns -
espiritos de pessoas ja falecidas.

Baixo custo e retérica da humildade.

Maior riqueza e luxo em suas préticas rituais.

Né&o séo necessarios rituais de iniciagdo. Pode ser feito um
batismo, mas ele néo é obrigatorio.

Obrigatoriedade da iniciacéo.

Finalizando esta questdo, vejamos a

entre sua religido e a umbanda. Ele repete

comparacdo critica realizada por Pai Jaime

o discurso de reprovagdo, comum entre 0s

praticantes do candomblé, de que, a umbanda, faltariam fundamentos magico-religiosos

sélidos:

“A diferenca é que a umbanda sé faz batismo, ela ndo faz cabeca. Ela ndo
tem fundamento, ndo tem raiz. Ela ndo tem o poder genético de mexer nas folhas.
Ent&o, por exemplo, se eu tiver que fazer uma obriga¢éo na umbanda, eu vou pegar
uma vela, vou fazer ‘assim’, vou vestir vocé com o seu santo e botar “ali’, pronto.
J& esta feito o batizado. Agora, ja no candomblé, vocé vai passar por uma ‘aguas’,
por uma raiz, por um fundamento e dentro deste fundamento vocé tem que ficar
vinte e um dias recolhido numa camarinha. Ai ali vocé vai passar por um preceito
religioso e dali vocé vai ter ainda a sua dieta, que vocé vai ficar mais tantos dias
ainda cumprindo aquele preceito. Na umbanda ndo, com uma velinha vocé ja faz o
que tem que fazer, porque o negdcio deles € mais rapido, agitado, ndo € de ter reza,
fundamento, uma missdo mais ao pé da letra”.

*" Esse quadro foi inspirado naquele presente em Silva (2000b:126-127).

79




* X *

Para finalizar a descricdo dos procedimentos rituais da umbanda, creio que devo
completar uma lacuna. Na Tenda Estrela do Oriente, ao lidar com exus tdo evoluidos,
acabei por dedicar pouca atencao a questao de seu pagamento. Dessa forma, passei ao largo
de um dos rituais mais popularmente associados a umbanda: o despacho.

Inicialmente, podemos defini-lo de duas formas. Tanto como uma oferenda a uma
entidade quanto o ato de desfazer-se ritualmente de algum elemento impregnado de magia.
Detalhemos essas duas definigdes.

Como oferenda, o despacho pode ser visto como um “agrado”, um desinteressado
sinal de gratiddo para com as entidades ou, entdo, como uma forma de pagamento por
algum servico magico prestado. Ele pode, inclusive, ser o pagamento para que um encosto
que esta a perturbar uma pessoa a deixe em paz — se ele recebeu algo para prejudica-la, ndo
vai deixa-la a troco de nada. Dessa forma, apés a realizacdo do “transporte”, tal encosto,
incorporado em um médium, vai dizer o que recebeu para prejudicar sua vitima e, naquele
momento, o que deseja como oferenda/pagamento para deixa-la*.

Esse procedimento € muito associado a figura de exu. Por vezes, o despacho € visto
como uma pratica voltada especificamente a essa entidade. O que ndo é dificil de
compreender pois, se ha uma entidade que, em geral, atua magicamente mediante
pagamento, ela é exu. E, ainda que ele ndo cobre (caso, por exemplo, de Sete), € de bom

tom — ou conveniente — agrada-lo.

“8 \Ver, acima, um exemplo de negociacdo entre uma mée-de-santo e um exu, durante um ritual de descarrego
através de transporte.

80



Elementos utilizados nos despachos/oferendas para exus e pombagiras

Exus Pombagiras
Comida | Pimenta N&o foi citado nenhum elemento
Pedaco de carne apimentada voltado especificamente para as
Carne crua pombagiras.

Dendé

Farofa de mandioca

= ltem citado por pessoas que possuem oOu possuiram
vinculos com o candomblé: o padé* - farinha de mandioca
misturada com pinga, dendé, gua e mel.

Bebida Pinga Champanhe

Tabaco | Charuto Cigarro
Cigarro

Velas Pretas Vermelhas

Em ambos os casos, as velas brancas podem estar presentes, desde que acompanhadas de
velas pretas ou vermelhas. Também sdo possiveis combinacdes de velas pretas e velas
vermelhas para os exus. Nos casos em que € utilizada uma vela metade vermelha e metade
preta, entende-se que hd um exu e uma pombagira trabalhando juntos e recebendo a vela juntos.

Outros Durante as giras, 0s exus de Pai Jorge comem frangos | Rosas vermelhas
itens assados (que, em geral, sdo comprados em padarias). Perfumes

A questdo dos sacrificios de animais para os exus da umbanda é um tanto
controversa. Se tal possibilidade é negada formalmente, na préatica podemos encontrar
varias excecdes. Rosangela, por exemplo, fazendo jus a sua ascendéncia religiosa com
passagem pelo candomblé, falou da necessidade de se fazer sacrificios de animais para 0s
exus. Daniel, que é “militante” da umbanda e estd muito longe de ser um entusiasta dos
sacrificios de animais, afirmou que, vez por outra, é possivel oferecer uma galinha preta ou
um galo preto aos exus. Enfim, trata-se de pratica malvista. Mas que é realizada mediante
justificativas diversas.

Passando a segunda possibilidade de explicacdo, o verbo despachar também pode
ser visto como o ato de descartar, ritualmente, os elementos utilizados em trabalhos e
procedimentos magicos. Um exemplo: muitas vezes, os elementos que sdo vistos em

cemitérios e encruzilhadas fazem parte desse “desfazer-se” ritual e ndo de uma oferenda —

* 0 padé seria o ritual de “despachar” exu antes do inicio dos trabalhos em um terreiro. Ele pode ser
interpretado como um procedimento para afastar exu do ritual que sera realizado, evitando, assim, que essa
entidade, dada as brincadeiras de mau gosto, atrapalhe o mesmo (isso, numa leitura bastante negativa de exu).
Por outro lado, admitindo-o como orixd mensageiro, o padé pode ser entendido como a oferenda necessaria
para que ele se disponha a estabelecer a comunicacédo entre o aié, o plano por nés habitado, e o orum, a terra
mitica dos orixas. Tal ritual, de todo modo, é marcadamente associado ao universo do candomblé. No caso da

81




alguém estaria, na verdade, despachando os restos de um trabalho magico. E importante
lembrar que tudo aquilo que possui energia magica, na medida em que guarda algo de
sagrado — ainda que de forma imperfeita —, possui tabus e interdi¢cdes. Desse modo, precisa
ser ritualmente descartado.

Agora que ja vimos, no quadro anterior, 0s elementos que podem ser ofertados para
exus e pombagiras, vejamos os locais nos quais eles podem ser depositados. De uma forma
geral, os despachos para essas entidades sdo deixados em encruzilhadas. Aquelas que séo
formadas pela juncédo de quatro caminhos e formam uma cruz (+) estdo destinadas a receber
os despachos voltados para 0s exus. Ja as que sdo formadas por trés caminhos, em formato
de “T” ou “Y”, recebem as oferendas e pagamentos destinados as pombagiras. Além das
encruzilhadas, também foram citados, como possiveis locais para o depdsito das oferendas,
0S cemiterios, as matas, as ruas de terra e as linhas de trem.

Vejamos um depoimento que complementa a questdo do local destinado aos
despachos. Alexandre citou, aléem dos espacos ja listados, o Santudrio Nacional da
Umbanda® e o Cemitério Municipal de Diadema (esse cemitério possui um espago
denominado “I1&” que é voltado para a colocacdo de despachos)®’. E interessante notar que
um umbandista egresso do kardecismo utiliza um argumento a respeito da “sujeira” nas
ruas e sugere a necessidade de menor exposicdo da religido para recomendar o uso do
espaco desse santuario para realizacdo das oferendas. Tais colocagdes, muitas vezes, sdo
feitas justamente pelos adeptos do candomblé, que costumam criticar tal exposicdo e

“sujeira” dos despachos umbandistas. Nas palavras de Alexandre:

“Entdo, hoje, tem o Santuario Nacional da Umbanda, que vocé pode ver no
jornal. Vocé ja foi 1&? [Entrevistador: N&o.] (...) & tem pedreira, 14 tem mata, 14
tem cachoeira... La tem forca de todos os orixas, menos o mar. Entdo, hoje, eu faco
todas as minhas oferendas de Exu I&. (...) Eu faco minhas oferendas 14. Todas. E
recomendo que todos facam la. Pra ndo ficar sujando a esquina e nao ficar
mostrando que a gente... Sei la. Entendeu?”

tenda de Pai Jorge, ele é visto como um ritual importado e que precisa ser realizado por conta da iniciacdo
desse sacerdote no candomblé.

% |_ocalizado na Estrada do Montanh#o, niimero 700, no Parque do Pedroso, em Santo André (SP).

>! para uma etnografia desse espaco, 0 “I|&” do Cemitério de Diadema, ver Silva (1995:233-235).

82



Pois bem, como é possivel notar, a partir da etnografia realizada na Tenda Estrela
do Oriente — articulada a revisao bibliografica —, procurei elaborar uma descricéo geral do
“funcionamento” do sistema religioso umbandista. Atentei a sua cosmogonia, seus rituais e
suas disputas com outros sistemas que integram o campo religioso afro-brasileiro. Além
disso, procurei destacar, nessa descri¢do, os elementos que serdo mais Uteis ao debate sobre
as trocas simbdlicas envolvendo umbanda e IURD. A sequir, realizarei exercicio analogo,
tendo, como objeto de minha etnografia, a cosmogonia e as praticas rituais da IJURD. Nesse
sentido, farei 0 maximo esforco para recuperar e articular elementos ja descritos no relato
sobre a umbanda. Desse modo, o sistema umbandista servira, também, como “guia” para a
reconstrugdo da estrutura ritual da IURD. Isso ficara evidente em todos os momentos em
que, apos descrever um determinado simbolo ou ritual mobilizado por tal denominagéo, eu
fizer um esforco, quando for o caso, para mostrar como ele foi tomado de empréstimo a
umbanda - ou, de forma mais ampla, ao campo religioso afro-brasileiro — e recoberto com

uma nova camada de significados.

83



Capitulo 2 — A Igreja Universal do Reino de Deus

Como “definir” o campo religioso do qual faz parte a IURD? Seria possivel dizer
que a denominacdo, a principio, integra um campo religioso mais geral que poderiamos

chamar de “evangélico”. Tal campo possuiria as seguintes caracteristicas:

(...) o termo evangélico, na América Latina, recobre o campo religioso
formado pelas denominacdes cristds nascidas na e descendentes da Reforma
Protestante européia no século XVI. Designa tanto as igrejas protestantes
histéricas (Luterana, Presbiteriana, Congregacional, Anglicana, Metodista e
Batista) como as pentecostais (Congregacdo Cristd no Brasil, Assembléia de Deus,
Evangelho Quadrangular, Brasil para Cristo, Deus € Amor, Casa da Bencéo,
Universal do Reino de Deus, etc.). (Mariano, 1999:10)

Dessa forma, o campo religioso evangélico compreenderia, de forma um tanto
ampla, todas as denominagdes que surgiram na Reforma Protestante e dela descenderam.
Assim, se o0s sistemas religiosos que integram esse campo tém uma origem historica
comum, por outro lado, guardam grandes diferencas teologicas, rituais e institucionais.

Pois bem, como é possivel notar nessa citacdo de Mariano, além das igrejas
protestantes historicas, também teriamos as igrejas chamadas de “pentecostais”. O

pentecostalismo, por sua vez, poderia ser definido da seguinte forma:

(...) Nascido nos Estados Unidos no comego deste século, o pentecostalismo,
herdeiro e descendente do metodismo wesleyano e do movimento holiness,
distingue-se do protestantismo, grosso modo, por pregar, baseado em Atos 2, a
contemporaneidade dos dons do Espirito Santo, dos quais sobressaem os dons de

%2 Esse trabalho de Mariano, Neopentecostais: sociologia do novo pentecostalismo no Brasil, como ser&
possivel notar, me servira como “guia” para o entendimento, de forma geral, do campo neopentecostal
brasileiro e, de forma mais especifica, da IJURD. No que diz respeito a esse sistema religioso em particular,
também sera fundamental o trabalho de Almeida (1996).

84



linguas (glossolalia), cura e discernimento de espiritos. Para simplificar, os
pentecostais, diferentemente dos protestantes historicos, acreditam que Deus, por
intermédio do Espirito Santo e em nome de Cristo, continua a agir hoje da mesma
forma que no cristianismo primitivo, curando enfermos, expulsando demdnios,
distribuindo béncéos e dons espirituais, realizando milagres, dialogando com seus
servos, concedendo infinitas amostras concretas de Seu supremo poder e
inigualavel bondade. (id.)

No pentecostalismo, podemos observar, portanto, o retorno da atuacdo divina no
cotidiano dos homens. O Deus inalcangavel dos protestantes historicos é substituido por
outro que, através do Espirito Santo e em nome de Jesus Cristo, ndo se furta a agir quando
requisitado por seus filhos. Como sera possivel ver no caso especifico da IURD, essa
atuacdo das forcas divinas, na medida que é, em grande parte, fruto da manipulacéo ritual,
parece trazer de volta, aos espacos de culto, uma dimensdo magica que se pretendia abolida
no protestantismo historico.

Assim, retomemos o caminho feito até aqui, rumo a IURD. Ja sabemos que ela
integra o campo religioso evangeélico e que, dentro desse campo, faz parte do conjunto de
denominagBes que poderiamos classificar como pentecostais. No entanto, o campo
religioso pentecostal, a partir de suas diferengas de ordem ritual, litirgica e teoldgica e de
sua dinamica historica e institucional, também pode ser dividido. Nesse sentido, mais uma
vez, recorrerei a Mariano (id.). Utilizarei sua tipologia de classificagdo das denominac6es
pentecostais. Ele divide o movimento pentecostal, no Brasil, em trés fases diferentes:
pentecostalismo classico, deuteropentecostalismo e neopentecostalismo.

Notemos, rapidamente, algumas caracteristicas desses trés segmentos do campo
pentecostal brasileiro.

Podemos representar o pentecostalismo classico através de duas denominagdes de
grande destaque em nosso pais: a Congregacdo Cristd no Brasil (fundada em 1910, na
cidade de Séo Paulo) e a Assembléia de Deus (que data de 1911 e foi fundada em Belém,
no estado do Pard). Vejamos um pouco das caracteristicas e das historias dessas duas
denominagdes — elas séo Uteis para mostrar as caracteristicas do pentecostalismo classico de

forma geral:

No inicio, compostas majoritariamente por pessoas pobres e de pouca
escolaridade, discriminadas por protestantes historicos e perseguidas pela Igreja

85



Catdlica, ambas caracterizaram-se por um ferrenho anticatolicismo, por enfatizar o
dom de linguas, a crenca na volta iminente de Cristo e na salvagdo paradisiaca e
pelo comportamento de radical sectarismo e ascetismo de rejeicdo do mundo
exterior. Hoje, seu perfil social mudou parcialmente. Embora continuem a abrigar
sobretudo as camadas pobres e pouco escolarizadas, também contam com setores
de classe média, profissionais liberais e empresarios. Ndo obstante suas quase nove
décadas de existéncia, ambas ainda mantém bem vivos a postura sectaria e o
idedrio ascético. Apesar de pretender manter-se irremovivel em seu
tradicionalismo, a Congregacéo Crista vem sofrendo pequenas alteracdes na area
de usos e costumes e em sua composi¢ao social. Ja a Assembléia de Deus, desde
1989 cindida em duas denominagdes, mostra-se mais flexivel e disposta a
acompanhar certas mudancas que estdo se processando no movimento pentecostal
e, apesar da defasagem, na sociedade. (id.:30)

O pentecostalismo classico teria predominado entre a década de 1910 e o final dos
anos 1940. A partir do comeco da década de 1950, terd inicio a segunda onda pentecostal: o
deuteropentecostalismo. Um marco, para essa fase do movimento pentecostal, foi a
fundacdo, em Sdo Paulo, da Igreja do Evangelho Quadrangular. Através de seu braco
evangelizador — a “Cruzada Nacional de Evangelizagdo” -, essa denominacdo
implementou, de forma inovadora, a pratica do evangelismo de massa (através do radio,
concentragfes em praca publica, estadios e cinemas). Sua mensagem era centrada na
questdo da cura divina. O impacto da Cruzada contribuiu decisivamente para a
fragmentacdo do campo pentecostal brasileiro. A Igreja do Evangelho Quadrangular, por
exemplo, gerou, como dissidéncia, a “Brasil Para Cristo”. Esta, por sua vez, deu origem a
“Deus € Amor” e a “Casa da Bencao”. E tenho certeza que, se féssemos elencar todas as
multiplas dissidéncias dessas igrejas, ficariamos impressionados com o grau de
fragmentagdo desse campo religioso®. E preciso ressaltar, portanto, o fato de que, entre
essas duas ondas, hd um corte predominantemente historico e institucional. As diferencas
de ordem teoldgica ndo sdo tdo significativas. Assim, quanto a teologia, as duas primeiras
ondas pentecostais apresentam diferencas apenas nas énfases que cada qual confere a um
dom do Espirito Santo. A primeira enfatiza o dom de linguas, a segunda, o de cura (ib.:31).

Em fins da década de 1970, tem inicio a onda pentecostal que ira gerar a IURD.
Trata-se do neopentecostalismo. Aqui, além da diferenciagdo historico-institucional,

> De acordo com Almeida (id.:6), os pentecostais fizeram da dissidéncia religiosa um dos processos
recorrentes para a solucdo das divergéncias internas entre as varias interpretacdes biblicas e/ou ascensdo de
novas liderangas carismaticas.

86



também serdo notadas marcantes transformacGes de cunho teoldgico, ritual e
comportamental. A seguir, algumas caracteristicas dessa fase do pentecostalismo, com a

qual a IURD, um dos objetos deste trabalho, tanto se identifica:

Retirando as que sdo igualmente validas para o pentecostalismo classico e o
deuteropentecostalismo (antiecumenismo, lideres fortes, uso de meios de
comunicacdo de massa, estimulo & expressividade emocional, participacdo na
politica partidaria, pregacdo da cura divina), sobre as caracteristicas do
neopentecostalismo, destaco trés aspectos fundamentais: 1) exacerbacdo da guerra
espiritual contra o Diabo e seu séquito de anjos decaidos; 2) pregacdo enfatica da
Teologia da Prosperidade; 3) liberalizagdo dos estereotipados usos e costumes de
santidade. Uma quarta caracteristica importante, ressaltada por Oro (1992), é o
fato de elas se estruturarem empresarialmente. (...) Resulta destas caracteristicas a
ruptura com os tradicionais sectarismo e ascetismo pentecostais. (ib.:36, grifos
meus)

Cumprido esse percurso, sabemos que a IURD é uma denominacdo evangélica e
pentecostal, sendo que, dentro dessa Ultima categoria, pode ser definida como
neopentecostal. Assim, creio que podemos tratar, muito brevemente, do histérico de
formacéo dessa igreja. Ela teria sido fundada no ano de 1977, na sala de uma ex-funeraria,
no bairro da Abolicdo, na cidade do Rio de Janeiro. Ao refazermos sua “genealogia”, ainda
que de forma simplificada, iremos perceber a citada fragmentacdo do campo pentecostal. A
IURD tem parentesco com a Igreja de Nova Vida. Esta foi fundada em 1960, pelo
missionario canadense Robert McAlister, que teve passagens pela Assembléia de Deus e a
Cruzada Nacional de Evangelizacdo. Edir Macedo, entdo integrante da Igreja de Nova
Vida, decide abandonar essa denominagéo e, juntamente de Romildo Ribeiro Soares (que,
atualmente, é conhecido como o missionario R. R. Soares), Roberto Augusto Lopes e dos
irmdos Samuel e Fidélis Coutinho, funda a Cruzada do Caminho Eterno (1975). Dois anos
depois, em 1977, Macedo, Soares e Roberto Lopes deixaram a Cruzada para fundar a
IURD>",

De acordo com Almeida (1996:2), a igreja liderada pelo bispo Edir Macedo cresceu
assentada em duas estratégias basicas. A primeira diz respeito a uma mensagem religiosa

estruturada sobre o tripé cura-exorcismo-prosperidade financeira — sendo que o Diabo

> Posteriormente, R. R. Soares e Roberto Lopes desligaram-se da IURD. Para maiores detalhes dessa
“genealogia”, ver Mariano, 1999:53-57.

87



(localizado preferencialmente nas religides afro-brasileiras) € o ente que permite a
articulacdo desses trés elementos. Em segundo lugar, ha que se considerar que a IURD esta
ocupando espacos qualitativamente novos na sociedade. Ela adentra ambientes que ainda
estdo pouco acostumados a presenca de uma denominacao religiosa. Presenca agressiva,
alias. A denominagdo tem investido, de forma sistematica, na politica, na midia e no
mercado. Possui deputados federais e um senador, é proprietaria da Rede Record de
televisao e de varias radios e possui empresas nos setores grafico e fonogréafico.

Por fim, seria algo injusto se ndo considerasse a importancia de seu lider e um de
seus fundadores, o bispo Edir Macedo. Em meio as muitas controvérsias que envolvem seu
nome, ele conseguiu levar a IURD a todo Brasil e a algumas dezenas de paises pelo mundo

afora:

(...) Venerado por fiéis e subalternos, criticado por adversarios religiosos e
pastores concorrentes, acusado pela policia, pela Justica e pela imprensa de
charlatanismo, estelionato, curandeirismo e de enriquecimento as custas da
exploracdo da miséria, ignorancia e credulidade alheias, Macedo vai, em parte
gracas ao Diabo que tanto ataca, interpela e humilha, construindo a passos largos
seu império. (Mariano, id.:54)

Agora que ja relatamos o histérico da IURD e seu enguadramento no campo

religioso brasileiro, passemos a descri¢do de sua cosmogonia e de sua estrutura ritual.

2.1 Entre o poder de Deus e o protagonismo do Diabo: a cosmogonia da ITURD

E possivel dizer que a cosmogonia “iurdiana” ¢ relativamente mais simples que
aquela que encontramos na umbanda. Em lugar de um continuum de desenvolvimento
espiritual, no qual, entre pdlos ideais de bem e mal, temos uma miriade de entidades em
processo de aperfeicoamento, na IURD teremos uma cosmogonia marcadamente
maniqueista. Divindades perfeitas de um lado, espiritos imundos de outro. Nada de
entidades de boa indole que, eventualmente, conservam o habito da bebida e do cigarro.

88



Pois bem, as divindades perfeitas que habitam a IURD s&o aquelas que compdem a
santissima trindade — Deus Pai, Deus Filho (Jesus Cristo) e o Espirito Santo de Deus — mais
0 seu exército celeste de anjos. Os santos catolicos e o culto a Maria, mae de Deus, séo
postos de lado.

Nas religiGes protestantes histéricas, temos a figura de um Deus verdadeiramente
inatingivel, completamente apartado das coisas do mundo. Observando a humanidade, dos
confins do universo, espera que tenhamos uma vida santificada, que nos garanta a salvacao.
A intervencdo direta do sagrado na vida dos homens parece extinta. O tempo dos milagres
haveria passado. Na IURD observaremos um cenério completamente diferente. Deus esta
preocupado com a humanidade e pronto para agir. Estad sempre disposto a intervir para
ajudar um filho que clama por seu auxilio. Muitas vezes, ndo o faz diretamente. No entanto,
através da atuacdo de Jesus Cristo e do Espirito Santo, esta sempre presente. Mas, se ndo
atua pelas “proprias maos”, ouve atentamente nossas suplicas com seus proprios ouvidos.
Nas reunides da IURD, voltadas para o louvor®™, pastores e bispos convidam os fiéis a se
encaminharem ao trono do Altissimo e, em sua presenca, falarem de seu amor por Ele e de
suas dificuldades. Ao que parece, o0 Deus da Reforma, outrora exilado no reino do sagrado,
parece ter voltado a atuar no mundo.

Deus, num outro momento em que se compadeceu das agruras da humanidade,
enviou-nos um salvador. Trata-se de seu filho, Jesus Cristo. Concebido sem pecado, foi
recebido no ventre de Maria, mulher de José, um carpinteiro. Foi encarregado de nos trazer
a boa nova de que Deus estava conosco. As leis de Moisés poderiam ser justas, mas nao
eram mais suficientes. Filho de um Deus que sempre fora aspero com o povo escolhido, a
Jesus coube a tarefa de trazer o perddo para as falhas humanas. Com seu sacrificio, na cruz,
tal qual um cordeiro, teria expiado nossos pecados. Que pague o préprio filho de Deus, mas
nédo aqueles que o oferecem em holocausto.

Jesus Cristo, nos rituais da IURD, tem uma “atuagdo” constante. Aqueles que
suplicam seu auxilio sempre recebem uma rapida resposta. Na préatica, a denominagao
recorre, em seus rituais, a dois simbolos de grande apelo: o sangue e o nome de Jesus

Cristo. O nome daquele que nunca se furtou a auxiliar os pecadores e 0 sangue que ele

> Reunides realizadas as quartas-feiras e domingos, discorrerei mais a respeito delas adiante.

89



derramou na cruz para nos salvar, garantindo o perddo de toda humanidade. Vejamos,
entdo, como tais simbolos sdo “operacionalizados” nos cultos.

O sangue de Jesus é representado através do suco de uva (ndo ficaria bem a uma
denominacdo neopentecostal, que vé a atuacdo do Diabo por trds de todos os vicios,
inclusive o alcoolismo, manter a utilizacdo do vinho, como nas missas catolicas). Ele
estaria presente em dois momentos cruciais da vida de Cristo: a Ultima Ceia com os
apostolos e a sua crucificacdo. No primeiro deles, ficaria estabelecida a correspondéncia
entre 0 vinho e o sangue do cordeiro de Deus. No segundo, 0 mais importante para este
topico, ha o sacrificio de Jesus em beneficio da humanidade — ele teria derramado seu
sangue para nos salvar de nossos pecados. Essa € uma colocagdo presente em praticamente
todos os relatos dos entrevistados: Jesus derramou seu sangue, num gesto de sacrificio, para
a remissdo dos pecados de toda a humanidade. Assim, o sangue de Jesus tem uma
significagdo muito clara nos rituais da IURD: ele simboliza o perdao.

O nome de Jesus possui dois atributos basicos, um mais geral e outro especifico. O
primeiro deles diz respeito ao fato de que tudo aquilo que a pessoa pede em nome de Jesus,
com fe, é por Ele atendido/realizado. De acordo com Otavio, fiel da IURD, “em varias
situagOes [dores, doengas, desastres, etc.], quando a pessoa usa 0 nome de Jesus, a
resposta € imediata”. J& a utilizacdo mais especifica desse nome, nos rituais da
denominacdo, esta relacionada ao fato de que ele seria a arma mais poderosa e eficaz de
pastores e fiéis na luta contra o Diabo e seus demdnios. O pastor, em si, ndo teria poder
para expulsar os espiritos imundos. Ele depende da autoridade desse nome santo para fazé-
lo. Assim, de acordo com o obreiro Wilians, 0 nome de Jesus

“(...) contém poder e autoridade nos céus e na Terra, no inferno... Todo o
joelho, um dia, ha de se dobrar e confessar que Jesus Cristo € o Senhor. Ndo ha
principado, potestade, legido de demonios, dominadores, nem o préprio Diabo...
Nada pode diante da autoridade de Jesus. O Espirito Santo nos d& essa autoridade.
Mas é em 0 nome e somente em nome de Jesus que noés expelimos os deménios [e]
curamos os enfermos”.

O que podemos concluir é que tanto o sangue quanto o nome de Jesus tém poder.
No entanto, ha uma “especializacdo” de poderes. O primeiro esta voltado para o perddo dos
pecados e 0 segundo para o rapido atendimento dos pedidos realizados com fé e a

90



autoridade para a expulsdo dos deménios. Como se pode notar, pela dimensdao manipulativa
que é dada a esses simbolos, a atuacdo de Jesus, neles representada, possui um claro
conteudo maégico.

Passemos, agora, a figura do Espirito Santo de Deus. Ele é o espirito “consolador”
prometido por Jesus Cristo, aos apostolos, em Jodo (14.16): eu rogarei ao Pai, e ele vos
dara outro Consolador, a fim de que esteja para sempre convosco™. Jesus voltaria &
morada de seu Pai mas rogaria a este que enviasse a0 mundo um outro espirito, em seu
nome. O Espirito Santo, por sua vez, teria se manifestado no qiinquagésimo dia da
ressurreicdo de Jesus Cristo, na passagem biblica de Pentecostes. Tal manifestacdo teria
ocorrido através das “linguas de fogo”:

Ao cumprir-se o dia de Pentecostes, estavam todos reunidos no mesmo
lugar;

de repente, veio do céu um som, como de um vento impetuoso, e encheu toda
a casa onde estavam assentados. E apareceram, distribuidas entre eles, linguas,
como de fogo, e pousou uma sobre cada um deles.

Todos ficaram cheios do Espirito Santo e passaram a falar em outras
linguas, segundo o Espirito lhes concedia que falassem. (Atos, 2.1-4)

Talvez possamos notar alguma fragilidade doutrinaria na IURD, empiricamente,
quando percebemos que apenas em um relato conseguimos perceber uma definigdo, por
parte do entrevistado, a respeito de quem seria, de fato, o Espirito Santo. O interlocutor em
questdo, que € obreiro da denominacdo (Wilians), cita o evangelho de Jodo (id.). Em suas

palavras:

“(...) ele ndo é maior nem menor que Deus. Ele é o proprio Deus em
espirito. Que foi prometido por Jesus aos discipulos. Jesus disse: ‘eu vou para 0
pai. Mas ndo vos deixarei sozinhos. Permanecei mais um tempo aqui nessa cidade,
porque rogarei ao Pai que envie outro consolador’”’.

Dessa forma, as pessoas o explicam através da descricdo das conseqliéncias
benéficas de sua atuacdo em suas vidas e relatam o que sentem, fisica e psicologicamente,

quando sd@o tocadas por Ele. A esse respeito, basta considerar que alguns entrevistados

91



sequer forneceram qualquer definicdo de quem ou o qué seria o Espirito Santo. Alguns
outros, limitaram-se a dizer que se tratava do espirito de Deus, da presenca de Deus ou,
entdo, de “algo ilimitado”.

De todo modo, deve ficar claro, quando tratamos do Espirito Santo, que estamos
diante do personagem fundamental para a realizacdo dos milagres. Na medida em que é
uma manifestacdo espiritual de Deus, é Ele quem estabelece o contato entre o Altissimo e
os homens. E, portanto, o veiculo da atuacdo mégica dessa divindade outrora inatingivel.

Assim, vejamos as sensacdes que as pessoas dizem experimentar quando entram em
contato com Ele. Creio que essas palavras podem ser Uteis para determinar como a IURD

valoriza o éxtase religioso. De acordo com o ex-obreiro Félix:

“(...) ¢ como se Deus mesmo pegasse a gente no colo, assim, e abragasse.
Porque € uma sensacdo muito boa que a gente tem. De conforto, de paz de
espirito... (...) Vocé sente que Deus ta te tocando no mais intimo do seu ser”’.

Quanto ao seu batismo com o Espirito Santo (ritual que abordarei em detalhes logo

adiante), ele ainda afirmou:

“(...) € uma coisa maravilhosa, assim, de vocé sentir. Vocé sente, assim, que
vocé esté sendo, realmente, abracado por uma for¢a maior que vocé nao imaginava
que teria. E é uma sensacdo. D& vontade de chorar, da calor... E uma sensac&o
muito forte, assim, né? Parece que o corag&o vai explodir, vai sair pela boca... E
muito bom”’.

Além disso, os entrevistados ainda relataram, de maneira geral, as seguintes
sensacOes: alegria, seguranca, tranquilidade, amor, esperanga, bem-estar e autoconfianca (a
pessoa ndo teria duvidas de seu sucesso ao se engajar em algum projeto).

Quanto as consequéncias da influéncia do Espirito Santo na vida dos fiéis, creio ser
esclarecedor comecar com o depoimento de uma obreira (Fabiana). Ela, ao contréario de
outros entrevistados, deixa de lado a possibilidade de explicacdo da atuagdo desse ser

através das sensacdes e procura se fixar na questdo das transformacdes comportamentais

> Todas as citacdes biblicas foram retiradas de Biblia Sagrada. Trata-se da traducdo realizada por Almeida,
Jodo Ferreira de. Foi utilizada a segunda edicdo dessa traducéo, revista e atualizada no Brasil. Essa versao foi
editada pela Sociedade Biblica do Brasil, Barueri (SP), 2003.

92



gue sdo sobrenaturalmente inspiradas. Ela chega, inclusive, a negar a dimenséao extatica da

atuacdo do Espirito Santo:

“Mas a atuagdo, no caso, que a gente cré, ndo € aquela atuacdo que
geralmente as igrejas pregam... Pras pessoas sentirem, assim, muitas licdes e
cantar e gritar e fazer tantas coisas... 1sso ja ndo é a nossa visdo. O Espirito Santo,
ele te orienta, ele te ajuda, pra que vocé possa tomar as atitudes certas. Entéo, a
IURD trabalha muito com o comportamento das pessoas. A maioria dos
ensinamentos da igreja tém relacdo com o comportamento. Entéo isso transforma
muito uma pessoa. (...) Entdo, na IURD, principalmente eu, que trabalhei muito
com jovens, a gente vé muito essa mudanca de comportamento. A jovem chega la
com uma visdo completamente... sei la, alienada, do mundo. Coisas que vocé vé que
vai fazer ela sofrer, vai fazer ela ter uma vida destruida. E vocé fala, poxa, mas se
vocé agir assim, se vocé fizer assim... E vocé vem criar uma mudanca de
comportamento. E isso que eu vejo na Igreja, que eu creio que tem a acdo do
Espirito Santo nisso”.

Com relacdo a essa mudanca de atitude motivada pelo Espirito Santo, vale a pena
complementar a fala dessa obreira com a de uma outra. Lilian cita os frutos da atuacéo do
Espirito Santo a partir da passagem biblica de Gaélatas 5.22: amor, alegria, paz,
longanimidade, benignidade, bondade, fidelidade, mansidéo, temperanca. Por outro lado,
nesse mesmo livro, nos versiculos 19 a 21, sdo citadas as obras da carne, aquelas das quais
o fiel vira a se libertar quando preenchido por esse Espirito: prostituicdo, impureza,
lascivia, idolatria, feiticarias, inimizades, porfias, ciimes, iras, discordias, dissensoes,
facgOes, invejas, bebedices, glutonarias e coisas semelhantes a estas. Essa obreira € outra
que pde de lado as sensagdes e, em seu lugar, além das consequéncias da atuacdo do
Espirito Santo, coloca a questdo da fé. Assim, a pessoa ndo precisaria sentir. Bastaria ela
crer que o Espirito Santo esta com ela.

Esses sdo 0s trés principais representantes do que ha de bom no maniqueista pantedo
da IURD. Em primeiro lugar, Deus. A divindade méxima dos cristdos que, em sua versao
neopentecostal, procura romper com o isolamento celeste para se aproximar de seus filhos
terrenos. Depois dele, seu filho, Jesus Cristo. Aquele que foi encarregado de nos trazer a
boa nova de um Pai misericordioso e renovar nossos lagos para com Ele. Seu sacrificio na
cruz representou a remissdo dos pecados de toda humanidade. Em seu nome ha poder e em
seu sangue ha perddo. Por fim, o Espirito Santo de Deus. A manifestacdo palpavel da

existéncia desse grande pai celestial. Um pai que se importaria conosco e, ainda que

93



indiretamente, dispor-se-ia a intervir, em nosso auxilio, em nossas vidas. Como € possivel
notar, a IURD, em seu entendimento da santissima trindade, consegue dar, aos seus
integrantes celestes, um papel de ativa intromissao méagica no cotidiano dos homens.

Além dessas trés figuras de grande destaque, ainda ha o papel um tanto periférico
dos anjos. Serafins, querubins e todos aqueles espiritos que compartilham o espaco mitico
dos céus com os integrantes da trindade. S&o citados nos cultos da IURD por conta de suas
aparices na Biblia e, vez por outra, durante a admoestacdo dos demonios, nos rituais de
descarrego.

Passemos, agora, a um outro importante protagonista do sistema cosmoldgico
iurdiano: o Diabo. Essa divindade, lider das hordas de deménios que infestam o inferno (0s
encostos que se manifestam nos templos), €, no pantedo da IURD, a encarnacdo do mal.
Aquele que foi capaz de desafiar a autoridade divina a partir de um torpe sentimento, a
inveja. E fato que a IURD conseguiu angariar legides de fiéis a partir da atualizacio e
institucionalizacéo de rituais magicos de inspiracdo cristd. Essa magia institucional®’, por
sua vez, traz consigo um claro contetido ético®®. Ndo estamos mais lidando com exus e
pombagiras, estamos pedindo o auxilio do Espirito Santo de Deus. Mas, para arregimentar
exércitos dispostos a atuar em uma guerra magica, é preciso ter um inimigo contra o qual
lutar. Assim, se a um Deus terrivelmente distante correspondia um Diabo em vias de tornar-
se mera alegoria, no caso da IURD, ao Deus que intervém correspondera um Diabo sempre

presente e extremamente atuante:

Para os pentecostais, somente Deus (Pai-Filho-Espirito Santo) e o deménio
podem agir neste mundo. Isto ndo significa que o sobrenatural esteja menos
presente no cotidiano pentecostal. Para compensar, tanto Deus como o diabo sao
bastante ativos. Ambos podem estar tdo proximos das pessoas que, por Vezes,
tomam o seu corpo e agem em seu lugar. Tanto um fiel pode receber o Espirito
Santo como um pecador pode ser possuido pelo diabo. Tanto é o diabo que causa
as doencas, conflitos, desempregos, alcoolismo, leva ao roubo ou a qualquer crime,
como sdo Jesus e o Espirito Santo que curam, acalmam, dao salde, dao
prosperidade material e libertam do vicio e do pecado. Nesta visdo se nega, por um
lado, a acdo de outros seres espirituais, por outro, a responsabilidade humana e,
conseqlientemente, as origens historicas do mal e do bem. (Mariz, 1997:47)

>’ Sobre a “magia institucionalizada” da IURD, ver Mariano (1996a).
*® Para a injungdo entre magia e ética, realizada pela IURD, ver Mariz (1994 e 1997).

94



A seguir, ao descrever mais detalhadamente o que o Diabo significa para os fiéis
dessa denominag&o, é preciso ter clara, portanto, sua importancia. Se o seu poder é inferior
ao de Deus, sua presenca na vida dos fiéis € até maior. Afinal, todos que estdo no mundo
estdo sujeitos as suas tentacBes. Nem todos, no entanto, buscam a salvacao atraves do Pai
Celestial.

Os integrantes da IURD, ao falar do Diabo, costumam remeter-se & figura de
Ldacifer. Ele teria sido o mais iluminado dos anjos de Deus, seu “braco direito”. Porém,
devido a seu orgulho e cobica, tentou desafiar seu Senhor e acabou expulso dos céus. Junto
com ele, também foi banida a terca parte dos anjos — seus seguidores. Foram todos
enviados ao inferno. Lucifer tornou-se o Diabo e seus seguidores tornaram-se 0os demonios.
E importante frisar que todos eles ndo tém mais a possibilidade do perddo: estdo
condenados a danacéo eterna no inferno.

E preciso somar, a essa descricdo “histérica” da figura do Diabo, uma outra que
remete & sua atua¢do no mundo, para com as criaturas de Deus. Ocorreria uma disputa
entre Deus e o Diabo pelas almas das pessoas. Os demdnios, incapazes de atingir
diretamente a Deus, seus anjos ou seus filhos (as pessoas que aceitaram a Jesus como
Senhor e Salvador e que sdo plenas do Espirito Santo), procuram atingir as suas criaturas
(os seres humanos que néo se enquadram nas categorias anteriores) e, dessa forma, atingi-lo
indiretamente. Assim, o Diabo, através da atuacao de seus servos, é o responsavel por todas
as tentacdes e todos os atos malignos praticados pelas criaturas de Deus: faz as pessoas
matarem, roubarem, suicidarem-se, prostituirem-se, etc. De acordo com uma fiel (Eliane),
“todo 0 mal que tem no mundo é do Diabo. E o Diabo que faz as pessoas fazerem tanta
maldade™. A culpa, portanto, deve recair sempre sobre a forca espiritual do mal — o Diabo
e seus subordinados. Eles sdo os verdadeiros responsaveis pelo que ocorre de ruim nas
vidas das pessoas e, também, pelos atos malignos por elas praticados. Resta as criaturas de
Deus, reconhecendo os perigos da atuacdo maligna, trilhar o caminho que as transformaré
em seus filhos.

Creio que seria proveitoso citar o depoimento de uma entrevistada (Ivone) a respeito
da atuacao do Diabo. Ela forneceu, como exemplo, o episodio, de grande repercussao, em
gue a jovem Susane Von Richthofen foi acusada de ser a mandante do assassinato de seus
préprios pais. Considerando a cobertura sensacionalista dada por parte dos Orgdos de

95



imprensa a esse caso policial e, além disso, um certo sentimento de “linchamento”, difuso
em nossa sociedade, para com a jovem, é digno de nota o fato de uma pessoa isenta-la

completamente de culpa. O culpado seria o Diabo:

“Porque se vocé viu um tempo atras, ai, aquela filha que planejou o
assassinato do pai e da mée. Aquilo vocé acha que ela tava no espirito normal?
N&o tava, gente. Porque depois ela se arrependeu, uma pessoa... Eu penso em mim:
eu nao teria coragem de matar um filho meu e nem uma outra pessoa. Eu ndo teria
essa coragem. Sabe? Quer dizer... Vocé tem que estar muito possuido pelo mal, tem
que estar muito possuido pelo Diabo pra poder ter coragem de tirar uma vida de
um ser humano, gente! Se a gente ndo tem coragem de matar um cachorro, vai ter
coragem de matar uma pessoa? Eu creio que é o préprio Diabo que atua na pessoa
e deixa a pessoa muito fora de si pra fazer um negocio desse™.

Mas o Diabo, embora seja o lider dos exércitos do mal, vive confinado ao inferno.
Dessa forma, ele atua indiretamente no mundo. Seria importante, entdo, que vissemos a
atuacdo de seus servos, que comparecem diariamente aos templos da IURD. Passemos,
entdo, aos encostos.

Alguns entrevistados disseram que a adogdo do termo encosto ocorreu por conta de
processos judiciais impetrados por representantes de vertentes religiosas que se sentiam
ofendidas com a pratica da IURD de chamar os espiritos malignos por seus “verdadeiros
nomes”. Para o caso das religides afro-brasileiras, tratar-se-ia do habito de bispos, pastores
e obreiros de chamar os demonios de “pombagiras”, “exus”, “pretos-velhos”, “caboclos”,
etc. Apos a reacdo negativa dessas religiGes, convencionou-se que 0 mais adequado seria
chamar os espiritos malignos, genericamente, de encostos. O que seria, inclusive, uma
forma de evitar chaméa-los por seus “verdadeiros” nomes ao mesmo tempo em que se
passava, ainda, a utilizar um termo marcadamente associado ao universo religioso afro-
brasileiro. Alias, os encostos da umbanda e aqueles que comparecem a IURD possuiriam,
inclusive, uma proximidade geral quanto a sua atuacdo. Seriam, genericamente, nos dois
sistemas, espiritos que se encostam nas pessoas para prejudica-las.

De todo modo, no caso especifico da IURD, o termo encosto serviria, entdo, como
designacdo genérica para os demonios: os anjos que foram expulsos do céu junto com o

Diabo e que agora o servem. Simplificando, poderiamos ficar com o seguinte esquema:

96



Encostos = Demonios/Servos do Diabo [= Entidades das religides afro-brasileiras]

Como se pode notar, coloco entre colchetes a relagdo de sinonimia dos encostos e
demonios para com as entidades das religides afro-brasileiras. Embora todas as entidades
dessas religides sejam, de acordo com os integrantes da IURD, oriundas do inferno, por
outro lado, nem todos 0s encostos e demdnios seriam provenientes dessas religides. Os
espiritos de luz do kardecismo, por exemplo, também sdo demdnios. Resumindo, todos 0s
espiritos, com a excec¢do Unica do Espirito Santo de Deus, na leitura iurdiana, séo
demonios.

Pois bem, quando indagados se a IURD expulsaria 0s mesmos encostos que a
umbanda afirma expulsar, todos os entrevistados deixaram clara sua opinido de que essa
religido (bem como as religides afro-brasileiras de forma geral) ndo expulsa encostos. Ela,
ao contrario, conviveria com eles. Todos aqueles espiritos que se manifestam nos terreiros,
afirmando serem “guias” ou “anjos de luz” seriam, na verdade, encostos que, representando
0 papel de seres bondosos, esperam o melhor momento para iludir e prejudicar as pessoas
que procuram seu auxilio. A argumentagdo dos fiéis da IURD, nesse sentido, é, de fato,
irrebativel: se séo espiritos iluminados, por que se manifestam, com 0s mesmos nomes, nNos
templos da IURD, mostrando suas verdadeiras e demoniacas faces?®® O obreiro Wilians
pergunta: “como é que o mal que manifesta aqui [no templo] como deménio pode tirar o
mal da sua vida [l no terreiro]?”

Assim, as entidades das religides afro-brasileiras — em verdade, demonios e
encostos — procurariam iludir as pessoas que buscam seu auxilio. O que poderiamos
observar nesses espagos reservados para a atuagdo do mal seria a realizagdo de trabalhos
magicos cuja eficacia é fraudulenta. Os problemas relatados pelas pessoas seriam
resolvidos de forma ilusoria e/ou temporaria. Isso significa que esses falsos espiritos
iluminados poderiam até trazer beneficios, a curto prazo, para seus consulentes. Mas, a
longo prazo, seriam s6 maleficios.

Exemplificando: uma pessoa comparece ao terreiro com uma dor no brago.

Consideremos que tal dor estaria sendo causada por um encosto. No terreiro, ao se

> Nesse sentido, é significativa a interrogacdo presente no titulo do livro do bispo Edir Macedo: Orixas,
caboclos e guias: deuses ou demonios? (1996).

97



consultar com uma suposta entidade de luz e apds se submeter a algum procedimento
magico, tem seu problema aparentemente resolvido. Mas o que teria ocorrido de fato?
Vejamos as respostas mais provaveis. O encosto pode ter mudado de lugar em seu corpo e,
assim, se a dor no braco sumiu, dentro de algum tempo, surgira outra na perna. A dor pode
sumir por algum tempo e, posteriormente, regressar muito mais forte. Ou, ainda, 0
desconforto pode sumir por completo. Mas isso apenas significaria que, no terreiro, 0
primeiro encosto foi substituido por um novo, que vai Ihe trazer um problema de natureza
diferente (questBes financeiras, amorosas...). Enfim, repetindo o que disse o obreiro
Wilians, como o mal poderia livrar a pessoa do mal?

Ainda um outro ponto citado pelos entrevistados merece destaque. Nas religides
afro-brasileiras, a pessoa seria obrigada a atender aos “caprichos” de determinados
encostos. Ela teria de lIhes dar oferendas, comparecer as suas festas, acender velas para sua
pretensa evolucdo espiritual, etc. E caso a pessoa venha a lhes desobedecer, pode sofrer
castigos.

Temos, aqui, uma releitura interessante de praticas do universo religioso afro-
brasileiro. Um umbandista que resolve abandonar sua missdo como veiculo para que as
entidades possam prestar caridade em Terra pode, de fato, ser vitima de alguma represalia.
Um exu ndo veria grandes problemas em fazer um médium tropecar na rua para lembré-lo
de que ele ndo comparece ao terreiro ha alguns meses. No candomblé, um filho-de-santo
que ndo cuida de seu orixa também pode ser vitima de seu descontentamento. Omulu, por
exemplo, pode comunicar sua insatisfagdo a um filho através de alguma chamativa doenca
de pele. Mas, na releitura realizada pela IURD, temos uma simplificacdo das questfes da
missao na umbanda e da filiacao espiritual no candomblé. N&o se trata mais de entidades e
orixas lembrando a seus cavalos e filhos o fato destes terem rompido um pacto. Também
ndo se trata de considerar a atuacdo de divindades que, possuindo um comportamento um
tanto humanizado, permitem-se emitir “avisos” (praticamente punicdes) através de
acidentes ou doencas. De acordo com a IURD, o que temos sdo demdnios mostrando sua
verdadeira e maligna face.

Assim, os fiéis da IURD, de forma perfeitamente uniforme, possuem uma viséo
extremamente negativa das religides afro-brasileiras. Somemos a essa visdo negativa, sua

afirmacdo de que todo espirito, que ndo o Espirito Santo de Deus, €, na verdade, um

98



demonio. Temos, assim, que as entidades e divindades que povoam o pantedo umbandista
sdo, todas elas, demonios. Até o Deus dos umbandistas, na medida em que se converte em
Oxal4, seria, na verdade, um demdnio. Dessa forma, no maniqueista pantedo iurdiano, se o
polo do bem cabe a santissima trindade, o p6lo do mal é povoado desses espiritos oriundos
da umbanda e das religifes afro-brasileiras em geral. Preocupada em dar um rosto familiar
e cotidiano ao Diabo, a IURD vai “importar” seus demonios dessas religides.

Isso posto, se existem lugares privilegiados para um encontro com 0s servos do
Diabo, eles sdo as tendas e terreiros. Neles poderemos observar 0s encostos agindo de
forma maligna na vida das pessoas — ainda que eles digam o contrario. Para ilustrar tal
atuacdo, vamos a alguns exemplos fornecidos pelos entrevistados a respeito das préaticas
demoniacas mais comuns nos espacos dessas religides: magia negra; sacrificios de animais;
rituais de invocacdo de demdnios; a negacdo do nome de Jesus Cristo como unico Senhor e
Salvador e, finalmente, a idolatria — que seria a adoracdo de “falsos deuses” e das “imagens
de barro” (a condenacéo de tal pratica pode ser estendida a Igreja Catolica).

Dessa forma, nao haveria salvacdo possivel através dessas religides. De acordo com
a obreira Lilian, elas seriam ““‘um passaporte para o inferno”.

Além da franca demonizagdo, podemos observar, também, um calculo pragmatico.
A fé deveria trazer beneficios para a vida das pessoas. Nas religides afro-brasileiras, no
entanto, na visdo da IURD, isso ndo ocorreria. De acordo com Eliane, ““a gente nao
consegue ver uma pessoa dentro do espiritismo que esteja bem”. E, no discurso da obreira
Fabiana, podemos notar a influéncia marcante da Teologia da Prosperidade na fé de
resultados defendida por sua denominacao:

“Eu, particularmente, ndo concordo [com as religides afro-brasileiras].
Porque eu vejo da seguinte maneira: a minha fé tem que trazer beneficio pra minha
vida. Eu ndo posso acreditar numa coisa que simplesmente ndo acontece. Eu
acredito que Deus é bom, que Deus muda, que Deus faz milagres e na minha vida
[como pode?] isso ndo acontecer. Entdo, eu também ja fui algumas vezes em
centros. Eu ja fui, também, quando eu era menor. E ndo tem resultado de vida. Nao
tem um resultado na vida da pessoa que frequienta... As coisas vao piorando,
piorando, piorando... Entdo, pra mim, pessoalmente, eu ndo posso ficar num lugar
onde ndo tenho respostas”.

99



Ainda hd que se destacar o fato de que ndo h& uma condenagdo voltada
especificamente as pessoas que frequentam as religides afro-brasileiras. Afinal, ndo sdo

mas pessoas. Elas, na verdade, estariam sendo iludidas pelo Diabo.

100



2.2 Botando o Diabo para correr: os rituais da IlURD

Repetindo o exercicio de andlise realizado com a umbanda, agora que ja sabemos
guem a IURD cultua, tentemos entender como ela cultua.

A escolha do espaco para observacdes da IURD foi bastante simples. Dois grandes
templos da denominacdo, na cidade de Sao Paulo, disputam as preferéncias de seus fiéis. A
“Matriz do Bras” e o0 “Templo Maior”. Boa parte das imagens que podemos acompanhar,
dos rituais dessa denominacdo, através da Rede Record de Televisdo, sdo gravadas nesses
dois templos. L& sdo captadas as impressionantes imagens dos encostos que, incorporados
nos fiéis, admitem serem servos do Diabo. Assim, pela grandiosidade dos rituais, pela
multiplicidade de manifestaces e exorcismos e, ndo menos importante, pela possibilidade
de anonimato, a escolha mais razoavel ficaria entre esses dois templos. Freqientei, assim, o
“Templo Maior”, localizado na avenida Jodo Dias. Uma importante via de acesso a zona sul
da cidade de Séo Paulo.

O Templo Maior, de fato, merece tal designacdo. Ocupa 0 espaco de praticamente
um quarteirdo. Em frente ao prédio ha uma pequena pracinha e, embaixo do templo, um
amplo estacionamento. Para chegar a sua entrada principal, é preciso subir uma escadaria.
Ao adentrarmos o espaco de culto, nos deparamos com uma construcdo de pé direito
imenso, tomada por uma fantéstica quantidade de acentos acolchoados. O ambiente é
climatizado. A decoragdo, embora razoavelmente sobria, ndo €, nem de longe, tdo austera
quanto a de outros templos evangélicos. No teto, um enorme vitral que forma uma cruz.
Vitrais também estdo presentes nas paredes laterais. A frente de todos os acentos, no fundo
do templo, um grande palco. Na parede, ha um teldo no qual é reproduzida a imagem do
pastor que esta ministrando o culto. Ainda nessa parede de fundo, é possivel observar um
enorme desenho de um candelabro de sete hastes. Proxima a entrada principal, ha uma
lojinha de produtos da IURD. Uma grande quantidade de produtos esta a disposicdo dos
fiéis: discos, livros, Biblias, pulseiras e camisas.

A IURD, dessa forma, parece se aproximar das opulentas catedrais e basilicas da

Igreja Catolica. Mas, ao contréario do que podemos observar nestas, o conforto do fiel ndo

101



foi esquecido: bancos estofados, ambiente climatizado, estacionamentos, bebedouros, facil
acesso, uma lojinha... Fica dificil estabelecer qualquer comparacdo entre a pobreza e o
improviso da Tenda Estrela do Oriente e a grandiosidade e o conforto do Templo Maior. De
todo modo, se um cenario serve ao ideal de humildade umbandista, o outro serviria, de
acordo com a cosmologia da IURD, como comprovacgdo de que essa denominagao seria
fartamente agraciada com as béncéos do Espirito Santo.

Antes de chegarmos aos rituais, talvez fosse interessante passarmos, muito

rapidamente, pela organizacéo interna da denominacéo:

Apesar de sua recente histdria, a Igreja Universal ja possui uma estrutura
interna bem definida. Fundamentalmente, a igreja conta com o trabalho dos
obreiros, pastores e bispos. Os obreiros (a maior parte composta por jovens entre
15 e 25 anos de ambos 0s sexo0s) sdo pessoas com pouco tempo de conversdo que
auxiliam na realizacdo dos cultos, principalmente nas oragdes pelos fieis. Aos
pastores cabe a direcdo dos cultos, através da pregacgao, e a administracédo de suas
respectivas igrejas. Entretanto, nem todos os obreiros e pastores ficam restritos a
estas funcbes. Aqueles que eventualmente possuem alguma qualificacdo
profissional acabam se dedicando a outras areas de atuacdo da igreja como a
rédio, o jornal, a gravadora, a televisdo, etc. Por fim, na direcdo geral da igreja e
das empresas encontra-se 0 conselho dos bispos presidido por Edir Macedo.
(Almeida, 1996:35)

Assim, a IURD possui um quadro organizativo no qual seus integrantes acumulam
funcGes administrativas e rituais. Para as descricdes que seguem, 0S agentes mais
importantes sdo aqueles que fazem parte, mais diretamente, do cotidiano religioso da
denominacdo. Falo, portanto, dos obreiros e pastores. Os primeiros sdo aqueles que,
literalmente, seguram os demdnios com as proprias méos, nos rituais de exorcismo. Os
segundos, sdo os capitdes, no campo de batalha, da guerra espiritual. A eles cabe comandar
as reunides da denominacgéo e, nestas, liderar a atuagdo dos obreiros. Nao podemos nos
esquecer, todavia, dos fiéis. Afinal, embora ndo integrem os quadros da burocracia
religiosa, séo eles que lotam os templos, manifestam os demdnios e contribuem com o0s
dizimos e ofertas. Ndo fossem os fiéis, a IURD n&o teria conseguido tamanho espago no
campo religioso brasileiro.

Isso posto, vejamos um quadro com o status religioso de meus entrevistados que

integram essa denominacgao:

102



Status religioso dos integrantes da IURD que participaram desta pesquisa

Nome do Entrevistado Status

Félix Fiel (ex-obreiro)
Eliane Fiel

Fabiana Obreira

Ivone Fiel

Pamela Fiel

Lilian Obreira
Roberto Obreiro

Otavio Fiel

Rogério Fiel

Wilians Obreiro
Cordelina Fiel

Creio que seria importante, inicialmente, elaborar um quadro dos cultos e rituais que
sdo realizados cotidianamente nos templos da IURD. Ele sera util quando formos analisar a
multiplicidade de atividades e servigos magico-religiosos que a denominacdo oferece.
Antes de enumerar tais rituais, no entanto, € preciso marcar, aqui, uma diferenca entre a
umbanda e a IURD. No primeiro caso, temos um sistema religioso com uma codificacdo
ritual bastante flexivel. Disso resulta que, em cada tenda, ha uma umbanda em particular. A
variabilidade das préaticas € enorme. Na IURD, por outro lado, encontraremos um cenario
simetricamente oposto. A padronizacao ritual é das mais rigorosas. A programacao semanal
e as campanhas anuais sdo as mesmas em todo Brasil. Assim, de certa forma, ao etnografar
um templo da denominacdo, estaremos compreendendo 0 que se passa em todos 0s outros.
O antropdlogo Ronaldo Almeida, ao justificar sua escolha de um determinado templo, para

realizar sua etnografia sobre os rituais da IURD, afirma o seguinte:

Como dito anteriormente, o templo-sede foi instalado no bairro paulistano
do Bras, local onde a maior parte da pesquisa foi realizada. Como sera visto,
devido a riqueza de elementos apresentados e a uniformidade dos cultos realizados
em qualquer templo, este local oferece uma radiografia bastante explicativa do
funcionamento da Igreja Universal. A partir da observacdo dos cultos ali
realizados, procuro reconstruir parte de suas atividades e, principalmente,
compreender o sentido do conflito religioso neles estabelecidos. Isto foi possivel
gracas a forma praticamente homogénea de realizacdo dos cultos em qualquer
templo da Igreja Universal. (id.:35-36, grifos meus)

Passemos, agora, ao calendario de atividades. Ele serd abordado na seguinte

sequéncia: campanhas e atividades anuais, programacao semanal e demais préaticas.

103



e Campanhas e atividades anuais

- Fogueira Santa de Israel:

Seria realizada semestralmente, em janeiro e julho. As pessoas fazem pedidos que,
posteriormente, sdo levados por bispos e pastores da IURD até Israel. De acordo com
Rogério:

“Eles chamam todas as pessoas que sdo membros da igreja — ou até mesmo
que ndo sdo membros — para fazer um voto grandioso com Deus. Uma coisa que a
pessoa ndo poderia fazer. Tipo assim: se vocé tem dez mil no banco, se vocé tiver fé
pra fazer dez mil, dar dez mil na Fogueira Santa, vocé coloca no envelope e da.
Mas é um pedido grandioso, também. Coisa que vocé quer, realmente, que mude.
Uma cura... Uma coisa grande. Eles pegam seu pedido e levam no monte que eles
escolheram pela Biblia. Por exemplo, 0 monte de Moria, onde Moisés falou com
Deus. Ai eles vdo, pegam todos esses pedidos, tiram o dinheiro do envelope, fazem
0 que tem de fazer... Ai eles pegam todos os pedidos e levam & para Israel, nesses
montes ai. (...) Eles vao 14, filmam... Geralmente, o bispo Macedo vai também.
[Mostra] ele subindo, escalando as montanhas la... Ai depois coloca 14, queimam
[os pedidos], faz toda a oracdo deles la. Muita gente é abengoada nisso. Tem muita
gente, também, que néo é”’.

A “Fogueira Santa” seria voltada para os fiéis que desejam uma transformacéo
profunda em suas vidas. No dizer de um pastor, ““é tudo ou nada”. A descri¢do fornecida
pelo entrevistado, alids, é das mais precisas. Trata-se de uma oportunidade que o fiel possui
para exigir a atuacdo de Deus em sua vida através da demonstracdo de uma fé inabalavel.

Nesse caso, fé inabaldvel significa uma grande oferta em dinheiro.

- Reunides Especiais:

Realizadas em feriados religiosos e datas comemorativas. Exemplos: Dia dos pais,
Dia das mées, Dia das Criancas, Natal, Pascoa, passagem de ano, etc. Algumas dessas
reunides também tém por objetivo disputar o espaco simbolico ocupado por tradicionais
festas catolicas e do campo afro-brasileiro. Tal disputa, no entanto, ndo significa a negacéao
absoluta. Pelo contrario, hd& uma solucdo de continuidade a partir da ressignificacao.

Explicarei a partir de um exemplo. No catolicismo popular, dia 27 de setembro é uma data

104



dedicada aos santos Cosme e Damido — protetores das criancas e patronos da medicina. Nas
religides afro-brasileiras, nessa data, sdo muito comuns as festas em homenagem as
criancas e aos erés. Nelas, hd uma farta distribuicdo de doces. Pois bem, para evitar a
idolatria aos falsos deuses catolicos ou 0 consumo de guloseimas enfeiticadas por demonios
provenientes de tendas e terreiros, a IURD realiza, em seus templos, nesse dia, a
distribuicdo de balas e doces consagrados pelo Espirito Santo, em nome de Jesus. E outros
exemplos podem ser vistos a seguir, em um quadro geral de correspondéncias entre as datas
de importantes atividades rituais das religides afro-brasileiras, do catolicismo e da IURD
(esse quadro foi retirado de Silva, 2005:166):

105



Data

Catolicismo

Religibes afro-brasileiras

Neopentecostalismo (IURD)

20 de janeiro

Sao Sebastido

Oxossi e Caboclo (relagdo com a
mata e elementos da natureza)

Ritos com ervas, infusdes, sal
grosso, 6leos sagrados

Domingo de Ramos

Distribuicdo de palmas

Distribuicéo de rosas

Quaresma

Sexta-feira da paixdo

Jejum; peniténcia ao corpo

Lorogun (ritual de encerramento das
atividades dos terreiros)

Fechamento de corpo (abertura de
cortes rituais: curas ou aberes, inicio
do ano litdrgico).

Giras de exu e pombagira

(relacdo com o corpo e sexualidade)

Ritos com flores (rosa branca),
perfume do amor, banhos com
agua fluidificada, sabonetes
abencoados de descarrego,
limpeza ritual das roupas dos
enfermos.

Fechamento de corpo

13 de maio

Abolicdo

Preto-Velho

(benzedor, sabedor de mandingas)

Ritos com arruda, sal grosso,
panos coloridos, pétalas de rosa,
chés de 7 dias.

24 de junho - S8o Jodo
29 de junho - S8o Pedro

Fogueira de Xangd

Fogueira Santa de Israel
Purificac&o pelo fogo.

Chave da fortuna (casa propria,
abertura dos caminhos, etc.)

16 de agosto - Sado Roque

Obaluaié. Festa de Olubajé

(relacdo com salde, doenca e morte)

Més dos encostos

Sessdo espiritual de descarrego

27 de setembro

Cosme e Damido

Festa de Erés ou Ibejis

(més das criancas)

Distribuicdo de balas e doces
sagrados

12 de outubro

Nossa Senhora Aparecida
(Peregrinagdo em massa a
cidade de Aparecida do Norte
para pagamento de promessa)

Concentragdo em massa em
estadios para a realizacdo de
curas e recebimento de béngaos

2 de novembro

Finados (Dia das almas)

Corrente das almas

(cuidados com os mortos)

Pregagdo em cemitérios

Corrente da mesa branca

4 de dezembro

Santa Bérbara

8 de dezembro

Nossa Senhora da Concei¢éo
2 de fevereiro

Nossa Sra. Dos Navegantes

Festa das labas (orixas femininos)

Festa de lemanja na praia

(Entrega de presentes nas aguas:
perfumes, pentes, espelhos, etc.)

Ritos na praia

Uso de perfumes, pentes,
sabonetes, etc.

106




e Programacéo semanal

A programacdo semanal da IURD esta centrada numa multiplicidade de cultos, com
variados objetivos, oferecidos em dias determinados da semana. Garante-se, assim,
variedade e regularidade. Ainda devemos somar a isso, como dito anteriormente, a
uniformidade ritual observével nos templos da denominagdo. Isso significa que um fiel, ndo
importa em que lugar do Brasil esteja, vai poder ir ao templo num determinado dia e
encontrar uma solucdo especifica ao seu problema. Um exemplo de organizagdo e

racionalidade na oferta de servigos méagico-religiosos. Desse modo:

E justamente para atender eficientemente a tais interesses e necessidades da
clientela, majoritariamente pobre e prodiga em demandar solugbes magicas, que
ela [IURD] organiza e racionaliza sua oferta de servigcos religiosos. Verifica-se
isso, de imediato, no fato de ter rotinizado a dispensacdo das gracgas divinas e
fixado calendario de cultos e rituais para prestar atendimento especializado a
problemas determinados. (Mariano, 1999:58)

Passemos, agora, as atividades da IURD ao longo da semana.

- Segunda-feira:

Reunido da Prosperidade. Uma reunido para a busca da prosperidade material e
realizacdo profissional. Voltada para o atendimento de empresarios. As pessoas buscam a
IURD, nesse dia, com problemas em sua vida financeira (dividas, faléncias, etc.). Sao
estimuladas a deixarem de serem empregadas para abrirem seu proprio negdcio e recebem
ensinamentos sobre como administra-lo.

Nos grandes templos da IURD, é realizado o Congresso Empresarial com a

Corrente dos 318 Pastores. Em linhas gerais, trata-se da mesma reunido de prosperidade.

- Terca-feira:

Sessao do Descarrego. Essa reunido tem por objetivo a expulsdo dos encostos que

teimam em prejudicar a vida das pessoas (que procuram a I[URD). Seu nome nos remete a

107



um ritual bastante presente nas religides afro-brasileiras — o descarrego. Além do nome e da
expulsdo dos encostos, tal associagdo pode ser percebida até mesmo na caracterizagdo dos
pastores: “eles se vestem de branco, parecem até pai-de-santo, totalmente de branco”
(Rogério). Também ha que se considerar o fato de que a “sessédo do descarrego” é a Unica
que carrega esse nome. Todas as demais atividades diarias s&o chamadas de reunides®.

H4, também, um certo sentido de cura nessa reunido: serdo eliminados todos os
males fisicos cuja causa € de ordem espiritual. Um obreiro afirmou que s&o eliminadas
“doencas, algo que os medicos ndo descobrem [a causa] através da medicina”. Ndo por
acaso, um outro obreiro afirmou que essa reunido era chamada, anteriormente, de “Reunido

de Cura”.

- Quarta-feira:

Busca do Espirito Santo de Deus. A “busca” pelo Espirito Santo, que aparece no
titulo dessa reunido, é literal. Uma vez que a pessoa tenha se libertado da acdo maligna dos
encostos nas reunifes de terca e sexta-feira (voltadas ao descarrego e libertacdo), é
necessario que ela preencha esse espaco deixado por eles. Em seu lugar, deve passar a
habitar o Espirito Santo de Deus. Mas, além do louvor a Deus, é uma reunido também
voltada para questdes de doutrina e estudo biblico. Voltada, enfim, para a palavra. Ela é

direcionada, principalmente, para aqueles que ja podem considerar-se membros da igreja.
- Quinta-feira:
Reunido da Familia. Uma reunido voltada para aqueles que buscam a solucdo dos

problemas que ameacam destruir suas familias: brigas, infidelidades, auséncias (por
exemplo, um filho que abandona a casa dos pais), alcoolismo, etc.

% Quanto a essa associacdo, agradeco o insight da antrop6loga Maria Llcia Montes, em meu exame de
qualificacdo do mestrado.

108



- Sexta-feira:

Reunido de Libertacdo. Também voltada para a expulsdo dos encostos. A idéia é
que a pessoa se liberte, definitivamente, de todos os males que podem estar em sua vida —
males que, na esmagadora maioria das vezes, chegaram até ela através da inveja, feiticaria,
trabalhos de macumba, etc. Embora as reunides de terca e sexta-feira sejam muito
parecidas, é possivel notar algumas diferencas importantes. A primeira € quase que
exclusivamente destinada aos rituais de expulsdo dos encostos e conta com uma
paraferndlia tecnoldgica que parece facilitar bastante a manifestacdo dos mesmos. A
segunda ndo conta com todo esse aparato e, depois dos rituais de manifestacéo e expulséo,
ha espaco para uma breve sessdo de palavra e doutrina. Essas diferencas serdo exploradas

com maior detalhe adiante.

- Sabado:

A maior parte dos horarios do dia é voltada para Reunides de Prosperidade.

E, & noite, nos grandes templos, é realizada a Terapia do Amor. Uma reunido
voltada para quem tem problemas em sua vida sentimental: casais que desejam reconstruir
relacionamentos abalados; solteiros(as) que ndo conseguem encontrar um grande amor;
pessoas cujos relacionamentos teimam em terminar prematuramente; vitimas de desilusdes

amorosas, etc.

- Domingo:

Ao longo do dia, sdo realizadas reunifes de Busca do Espirito Santo de Deus.
Embora a inspiragdo seja a mesma, essa reunido guarda algumas diferencas para com a de

quarta-feira:

“(...) € o dia do Espirito Santo. E um dia de comunh&o com Deus. N&s
buscamos o Espirito Santo. E o dia exclusivo de oracgdo, louvor e adoracdo. A
quarta é muito parecida com o domingo. [Mas] na quarta tem o estudo. [E no]
domingo, [a gente] Ié a biblia, com certeza, mas € voltado completamente para o
louvor e adoracdo. E propdsitos de oragdo, como 0s bispos tém feito recentemente.

109



Que é a novena da Sagrada Familia. [Eles] tém orado pelas familias™. (obreiro
Wilians)

No ultimo domingo do més é realizada a Santa Ceia. Nesse dia, os fiéis da IURD
comungam e recebem o corpo e o sangue de Cristo. No lugar da hdéstia e do vinho
utilizados pela Igreja Catolica, temos, respectivamente, 0 pdo e o suco de uva.

E as 15 horas, em todas as unidades da IURD, ocorre a Sessdo Especial do
Descarrego, voltada para as pessoas que trabalham durante a semana e ndao podem
comparecer na Sessdo do Descarrego que é realizada as tercas-feiras. No “Templo Maior”,
é realizada a Sessé@o Especial do Descarrego no Vale do Sal.

Embora os propoésitos desse culto sejam os mesmos daquele realizado na terca-feira,
ha que se destacar certas diferengas de “intensidade”. Nessas tardes de domingo é possivel
acompanhar o que ha de mais grandioso na luta de Jesus Cristo contra 0s encostos: um
enorme templo, completamente lotado, para um culto voltado quase que exclusivamente a
manifestacdo dos encostos para sua posterior expulsao.

O Vale do Sal, a Sesséo do Descarrego e a Reunido de Libertacdo merecerdo, mais
adiante, um relato bem mais detalhado.

* * *

Com relacdo as preferéncias do publico em geral, os entrevistados foram quase
unanimes em citar a grande procura pelas Sess6es do Descarrego das tercas-feiras e pela
Busca do Espirito Santo que é realizada aos domingos. Também afirmaram que os templos
ficam razoavelmente cheios nas Reunides de Prosperidade de segunda-feira, nas Reunifes
de Busca do Espirito Santo que sdo feitas as quartas-feiras e nas Reunifes de Libertacéo
(sexta-feira). Por outro lado, praticamente ndo citaram as reunibes de quinta-feira pela
familia, de sdbado pela prosperidade, a Terapia do Amor (também aos sabados) e as
Sessdes Especiais de Descarrego realizadas aos domingos. Cabe aqui, no entanto, uma
ressalva: embora os entrevistados, de forma geral, ndo a tenham citado, devo dizer que as
SessOes Especiais do Descarrego no Vale do Sal, realizadas nas tardes de domingo,
possuem sim uma enorme procura. Nas vezes em que fui ao Templo Maior da IURD de
Sao Paulo para acompanhar essa reunido, a igreja esteve completamente tomada.

Algumas reuniBes seriam mais voltadas e procuradas para/por aqueles que estdo

chegando e outras, por sua vez, sdo destinadas aqueles que ja poderiamos chamar de

110



membros da IURD. No primeiro caso, as reunides voltadas para o descarrego e a libertacdo
espiritual (tercas e sextas-feiras) e, no segundo, as reunides de doutrina, louvor e busca do

Espirito Santo (quartas-feiras e domingos).

e OQutras atividades

- Vigilias:

Seriam cultos prolongados, que se estendem noite adentro. Exemplo: numa
determinada sexta-feira, um culto que comecasse por volta da meia-noite e se estendesse

até as quatro horas da manh&. Podem ter motivacdes diversas.

- Reunides de jovens e evangelistas:

Ocorrem aos sabados e domingos, na parte da tarde. Os evangelistas sdo 0s
encarregados de sair pelas ruas, de porta em porta, levando a palavra de Deus as pessoas,
distribuindo exemplares da “Folha Universal” e convencendo-as da importancia de
conhecer a IURD. Eles também costumam ir as casas de pessoas que Se encontram
afastadas dos cultos para saber os motivos desse distanciamento e convencé-las a voltar.

Os jovens atuam evangelizando e convencendo outros jovens e indo até as casas
daqueles que se encontram afastados da denominacéo.

* * *
Vejamos, agora, como o fiel pode se integrar de forma mais “organica” a estrutura

de culto através dos rituais de batismo da denominagao.
e Os batismos da IURD
Uma pessoa, em seu processo de conversdo, deve passar por dois diferentes tipos de
batismo: o batismo nas &guas e o batismo com o Espirito Santo.

Para submeter-se ao primeiro, a pessoa precisaria aceitar Jesus Cristo como senhor e

salvador e arrepender-se dos pecados cometidos. De acordo com Félix, trata-se do gesto de

111



“morrer para 0 mundo e nascer para Cristo”. Isso significaria que a pessoa passaria a
seguir os mandamentos e doutrinas da Biblia e se afastaria dos maus habitos mundanos
(beber, fumar, os vicios em geral, o adultério, a prostituicdo, etc.). Tratar-se-ia de uma
decisdo do fiel no sentido da mudanca: a aceitacdo dos sacrificios (as novas regras de
comportamento) necessarios a uma vida santificada. ApGs esse primeiro passo, ele estara
apto a buscar o Espirito Santo.

O batismo com o Espirito Santo, por sua vez, simbolizaria 0 momento em que Este
passaria a habitar o fiel. Muito mais que uma decisdo pessoal no sentido da préatica de
habitos de santidade, é um ritual com forte conotacio sobrenatural. E certo que a pessoa
busca o Espirito Santo. Mas, por outro lado, trata-se de uma manifestacdo de Deus quando
este decide derramar sobre a pessoa as béncdos de Seu Espirito. Deste momento em diante,
além do esforco pessoal do fiel, temos uma forte atuacdo sobrenatural no sentido de sua
transformacéo.

Muitos exemplos das magnificas consequiéncias da atuacdo do Espirito Santo séo
mostradas aos fiéis atraves de testemunhos pablicos. Homens simples, de pobre formacao
intelectual, ver-se-iam capazes de erguer e administrar grandes empresas: tornar-se-iam
imbativeis nos negocios. Realizacdo profissional, constituicdo de grandes patriménios, uma
salde perfeita... Muitos sdo os relatos de profundas transformacgdes de vida. Tratar-se-ia,
obviamente, do Espirito Santo atuando nas pessoas, multiplicando suas capacidades.

Outra questdo importante € a mudanca de status do fiel. Todos somos criaturas de
Deus. Apds esse batismo, no entanto, passamos a ser seus filhos. Além disso, o Diabo ja
ndo pode mais nos tocar e passamos a ter autoridade para a expulsdo dos demonios. Por
tudo isso, o batismo com o Espirito Santo é pré-requisito fundamental para que alguém

possa tornar-se obreiro.

112



Esquema geral de fixacao do fiel a IURD

1. Quanto as Domingos (15h00) e tercas-feiras — Sextas-feiras — Reunido de | Quartas-feiras e Domingos —
sessdes Sessdo do Descarrego = Libertagdo = Busca do Espirito Santo de
Deus
2. Quanto aos Batismo nas Aguas = Batismo com o Espirito
batismos Santo de Deus
3. Quanto ao Criatura de Deus = Filho de Deus

status do fiel

Primeira fase. Processo de libertagdo espiritual através da expulsdo dos |  Segunda fase. Pleno do

encostos e o afastamento das influéncias do Diabo. Aceitagdo de Espirito Santo, o fiel
regras, biblicamente definidas, para uma vida santificada afastada das | encontra-se livre da atuagao
tentacdes mundanas. do Diabo. Ele ja tem

autoridade para expulsar
demdnios e pode tornar-se
obreiro.

A capacidade de “falar em linguas estranhas”, a chamada glossolalia, seria um sinal
do batismo com o Espirito Santo. Ritualmente, equivale a0 momento em que a pessoa,
tocada pelo Espirito Santo comeca a falar uma linguagem incompreensivel aos ouvidos
humanos. De acordo com 0s entrevistados, seria a propria linguagem do Espirito Santo e
uma maneira, entdo, da pessoa falar com Deus: ela pode até ndo saber o que esta dizendo,
mas sabe com quem esta falando. A respeito da justificativa biblica para tal ritual, ver o
trecho biblico, citado acima, de Atos 2.1-4.

Pois bem, neste ponto, é possivel estabelecer uma conexdo interessante com o
sistema umbandista. Na umbanda encontraremos a figura do espirito zombeteiro. Essa
designagé@o, muito associada a exus, eguns e encostos de uma forma geral, pode descrever
tanto uma entidade de intencbes claramente malévolas quanto outra que “apenas” gosta de
pregar pecas em médiuns e consulentes. Um bom exemplo seria 0 de um espirito qualquer,
pouco evoluido, que incorpora numa pessoa e se faz passar por uma entidade mais
iluminada. Um zombeteiro pode se fingir de caboclo, baiano ou mesmo um exu doutrinado
para a pratica da caridade. Assim, teriamos um espirito que tem a capacidade de se
disfarcar para enganar.

A TURD possuiria a sua versdo do espirito zombeteiro. Algumas pessoas que,
aparentemente, falariam em linguas, através do Espirito Santo, na verdade estariam
sofrendo a acdo de demodnios. Vejamos dois depoimentos esclarecedores. Em primeiro

lugar, temos o questionamento de Félix:

113



“N&o morreu pra Cristo e fala em linguas? A gente ndo pode julgar, mas é
estranho, entendeu? Entdo, essas préprias pessoas que dizem ser batizadas, as
vezes, manifestam com esses espiritos que falam em linguas. Porque da mesma
forma que o Espirito Santo tem, o Diabo, o dembnio, também, ele imita também.

Porque ele era um anjo de Deus, entdo... Eles adoravam a Deus em linguas, ndo
é?”

Como se V&, o fato de ja terem pertencido ao exercito divino facilita a atuacdo dos
demonios: em seus tempos de anjos, adoravam a Deus em linguas — logo, mais que
imitagdo, trata-se de relembrar o passado e pregar uma peca nas criaturas de Deus. Otavio
confirma: ““pode acontecer da pessoa falar em linguas, ela sendo usada por um espirito do
mal. Isso também pode acontecer. Tem muita gente falando em linguas por ai que estd com
espirito enganador nela”.

Na umbanda, zombeteira ¢ a entidade do médium rival ou o guia da tenda
concorrente. As afirmacOes desses entrevistados (Félix e Otavio) abrem espaco para uma
afirmacédo semelhante. Na IURD, no entanto, os demonios e zombeteiros manifestar-se-iam
ndo em rivais “internos”, mas no falar em linguas de outras igrejas, vizinhas no campo

religioso pentecostal e concorrentes no mercado religioso.

¢ Relatos de campo: algumas visitas aos templos

As visitas aos templos da IURD procuraram privilegiar as sessfes ligadas mais
diretamente as praticas de descarrego e libertacdo. Tal deciséo se deve ao fato de que séo
essas as reunides que privilegiam os rituais de exorcismo. Nelas foi possivel observar o
desenrolar da guerra espiritual: 0s momentos em que o Espirito Santo, em nome de Jesus,
concorre para a expulsdo dos demonios que estdo encostados nos fieis.

Na medida em que esses espiritos malévolos — com destaque para 0S exus e
pombagiras — seriam, todos eles, oriundos das religiGes afro-brasileiras, teriamos ai o elo de
ligacdo entre a tenda e o templo. S&o nesses rituais, portanto, que poderemos observar, com
clareza, de que forma a IURD se apropria de determinados simbolos presentes na umbanda,

conferindo-lhes uma nova camada de significagéo.

114



Assim, o0s relatos a seguir dizem respeito as seguintes sessdes e reunides: Sessao
Especial de Descarrego no Vale do Sal (realizada aos domingos), Sessdo Espiritual do
Descarrego (tercas-feiras) e Reunido de Libertacdo (sextas-feiras).

As sessdes de domingo realizam-se sempre entre as 15 e as 17 horas. As sessdes de
terca-feira e as reunides de sexta-feira ocorrem as 10, 15 e 20 horas (também com duas
horas de duragéo).

“Sessdo Especial de Descarrego no Vale do Sal™®*:

A Sessdo de Descarrego no Vale do Sal poderia ser descrita, a principio, como uma
profusdo de procedimentos magico-religiosos. Trata-se, também, de uma experiéncia de
grande apelo visual. Tentarei fazer a melhor descricdo possivel do que foi observado, mas
devo dizer que é muito dificil reproduzir, com absoluta precisdo, o desejo sincero, das
pessoas presentes, de que suas suplicas sejam ouvidas e atendidas por Deus. A partir do que
pude observar, a IURD demonstrou ser um sistema religioso intimamente ligado as
experiéncias de éxtase e arrebatamento.

Pois bem, antes da sessao ter inicio, entre as 14 e 15 horas, a denominacdo coloca
seus consultores espirituais a disposi¢do dos fiéis. As pessoas poderdo passar, entdo, por
uma consulta com o0s ex-pais e ex-maes-de-encosto — eles ocupam essa funcdo de
consultoria aos domingos®. Os ex-pais e ex-maes apresentam-se totalmente vestidos de
branco.

Duas cadeiras, uma mesa e, através do dialogo, o fiel relatara ao consultor as
questdes de sua vida — dificuldades financeiras, problemas no casamento, doencas... — e este
fornecera um diagnostico. Talvez, se acrescentdssemos uma peneira e um jogo de buzios,
pudéssemos dizer que se trata de um pai ou mae-de-santo atendendo a um consulente. De
todo modo, na auséncia dos bdzios, temos um ex-pai ou uma ex-mée — que se convertem
em consultores — e um fiel. A explicacdo para essas questdes, no entanto, permanecera

praticamente a mesma. A pessoa possui problemas espirituais gerados pela atuacdo maligna

%1 Esse relato é baseado na visita que fiz a0 Templo Maior da IURD de S&o Paulo, no dia 10 de abril de 2005,
um domingo. Permaneci no templo entre 15h00 e 17h00 — periodo ao longo do qual transcorreu a sessdo
descrita.

%2 Nas reunides de terca e sexta-feira, de forma diferente, esse atendimento é prestado por pastores.

115



de algum encosto. Este, por sua vez, provavelmente foi enviado por um desafeto da vitima:
é bem possivel que um trabalho de feiticaria, bruxaria ou macumba tenha sido realizado.
Respostas mais simples, que ndo dependem de praticas magicas associadas diretamente as
religibes afro-brasileiras, tambem sdo possiveis: pragas, olho-gordo e inveja séo
explicacOes bastante comuns.

No que diz respeito aos ex-pais e ex-méaes, essa pratica mostra uma valorizacao, por
parte da IURD, do saber adquirido no campo religioso afro-brasileiro: esse conhecimento
do mal conferiria autoridade ao diagnostico dos consultores (Almeida, 1996:41). Eles
sabem do que estdo falando porque ja estiveram la, sabem como o Diabo opera e, muito
importante, ao serem libertados de sua atuacdo maligna, conservaram o conhecimento a
respeito de suas estratégias para ludibriar e prejudicar as criaturas de Deus.

Como é possivel notar, as dificuldades que levam os fiéis a procurar os consultores
espirituais da IURD sdo muito semelhantes aquelas que motivam as pessoas a buscar o
didlogo com um pai-de-santo ou uma entidade da umbanda. O diagnostico sobre a causa
dos problemas também €, praticamente, 0 mesmo. O que ira mudar € a solugdo proposta.
Conforme alertou o pastor® certa feita, ndo adiantaria pedir “trabalho” aos consultores.
Eles sdo ex-pais e ex-maes. Portanto, ndo mais se dispbem a manipular entidades que
afirmam ser capazes de resolver os problemas do fiel. O procedimento mudou. Muito
provavelmente, o consulente sera aconselhado a procurar um dos muitos rituais de
libertacdo e descarrego da igreja, através dos quais 0s encostos que atrapalham sua vida
serdo expulsos. Por um lado, as solugbes mudam. Por outro, os antigos sacerdotes das

religies afro-brasileiras conseguem conservar parte de seu prestigio®.

% Trata-se do pastor Fabio. Ele comandou todas as Sessdes Especiais de Descarrego no Vale do Sal de que
participei. Costumava usar uma camisa branca e uma calca preta.
* De acordo com Patricia Birman (2001:65 — os grifos s&0 meus):

Assim, a “abertura” da Igreja para aceitar a pratica do exorcismo por parte de todo e qualquer fiel
foi aproveitada, principalmente pelas mulheres (ex-integrantes dos cultos de possessdo), para manterem suas
areas de influéncia religiosa, seus pequenos poderes, digamos, exercidos em nome da mediacao que faziam
entre o mundo visivel e o invisivel. Continuaram atendendo, com seus servigos magicos e religiosos, parte de
suas antigas clientelas. Parentes e amigos permaneceram recorrendo a elas. Porém, a oferta de servigos
passou a ser outra: ndo mais 0s beneficios promovidos por seus antigos espiritos, mas um controle quase de
policia sobre eles, agora diabos, “amarrando-0s™, “queimando-0s™ renovadamente, por intermédio de
exorcismos e novos rituais trazidos da Igreja. Assim, de certo modo, salvaram o prestigio religioso que
possuiam anteriormente, guardando um circulo de influéncias, uma forma de circulacdo no interior de suas
proprias familias e na relacdo com seus proximos, para protegé-los do “mal”.

116



Superada a fase do atendimento individual, as 15 horas, o templo ja esta quase que
completamente tomado. Grandes filas vdo sendo formadas nos corredores que separam 0s
segmentos de cadeiras. Essas filas, por sua vez, transformam-se numa grande procissao que
ird atravessar o “Vale do Sal”. De acordo com a Biblia, o Vale do Sal constitui-se num

local em que Davi obteve importantes vitorias contra povos inimigos dos israelitas:

Ganhou Davi renome, quando, ao voltar de ferir os siros, matou dezoito mil
homens no vale do Sal.

Po6s guarnicdes em Edom, em todo o Edom p6s guarnicbes, e todos 0s
edomitas ficaram por servos de Davi; e 0 Senhor dava vitorias a Davi, por onde
quer que ia. (2 Samuel 8.13-14)

O Vale da IURD, na verdade, compreende o espaco localizado entre a primeira
fileira de cadeiras e o enorme palco do templo. Nele, forma-se um corredor que é coberto
de areia branca e alguns montes de sal grosso. De cada lado desse corredor, temos obreiros,
pastores e ex-pais e ex-mées fazendo imposi¢do de méos na direcdo dos participantes da
procissao. A idéia é que, ao atravessar o Vale, as pessoas tomadas por encostos manifestem
tal possessdo — ja que o sal teria 0 poder de “queimar” esses espiritos. Acompanhando a
travessia, 0s obreiros também estdo a postos para amarrar (controlar, subjugar) e levar até o
palco os encostos que venham a se manifestar nos participantes da procissdo. Toda essa
movimentacdo é acompanhada pela pregacdo enérgica dos pastores. Eles se revezam,
repetindo frases dirigidas aos espiritos malignos. Como se pode notar, essas frases sdo

pontuadas por alguns termos que séo proprios das religides afro-brasileiras:

“—~ Vocé que recebeu um trabalho na encruzilhada, que recebeu um
sacrificio de sangue, que ganhou marafo®, que recebeu pinga — manifesta Tranca-
rua, manifesta encosto maldito!”

“—Vocé, encosto, que ganhou um trabalho, que esta destruindo a vida dessa
pessoa, que traz a doenca, que traz a briga para o casamento, que traz as dividas e
dificuldades financeiras — eu te ordeno encosto maldito, manifeste-se agora!”

“~ Vocé, encosto, que entrou na vida dessa pessoa atraves de um trabalho
de macumbaria, através da feiticaria, da bruxaria, que entrou na vida dessa pessoa
quando ela foi a uma casa de encosto — manifesta agora, maldito!”

% O mesmo que aguardente. Esse termo é muito utilizado pelos exus.

117



Essas frases, com algumas pequenas alteragdes de um pastor para outro, Sao
repetidas a exaustao.

Pude observar demonstracdes impressionantes de fé ao longo desse curto trajeto.
Principalmente pessoas segurando fotos de parentes ou papéis com pedidos e rezando
fervorosamente (visivelmente emocionadas). Jogados ao chédo, ao longo do corredor do
Vale do Sal, havia uma grande quantidade desses papéis com os pedidos das pessoas. E, em
meio aos papéis, pude reconhecer o que pareciam ser dois saldos ou extratos bancarios.
Devo dizer que a fé presente naquele pequeno corredor do templo era algo que podia ser
tocado. Eram pessoas que reproduziam uma atitude de suplica quase desesperada. A sala
dos milagres, presente na basilica catolica da cidade de Aparecida do Norte, pode ser
impactante para os olhos, mas, no Vale do Sal, as fotos séo substituidas por imagens em
movimento e podemos notar como tambem sdo impressionantes os sons produzidos pela fé.
De fato, muitas pessoas foram tomadas por encostos enquanto faziam tal travessia. Elas, na
maioria das vezes, caiam ao chdo e debatiam-se e, em muitos casos, também grunhiam.
Essas pessoas “endemoninhadas” eram, entdo, cercadas por obreiros que tratavam de leva-
las ao palco para que os encostos que lhes possuiam pudessem ser, posteriormente,
gueimados pela fé dos presentes. Apds a travessia do Vale, os fiéis retornam aos seus
lugares. A partir desse momento, tem inicio a sessdo em si.

Assim sendo, seria chegada a hora de quebrar a *alianca dos problemas
sentimentais”. Pelo que o pastor nos explicou, aquela era a primeira de uma corrente de trés
sessOes/semanas. Ao longo de sua realizacdo, seriam quebradas trés aliancas, cada uma
representando uma maldicdo especifica que estaria a afligir a vida dos fiéis:

X/

% 1% alianca (1°. domingo) — cor rosa: quebra da maldigdo sentimental,

X/

< 2% alianca (2°. domingo) — cor preta: quebra da maldicdo familiar,

X/

< 3% alianca (3°. domingo) — cor dourada: quebra da maldic&o financeira.
Na sessdo da semana anterior haviam sido distribuidos os conjuntos com as trés

aliangas. O pastor, entretanto, perguntou quem gostaria de participar dessa corrente, pois

seriam providenciados 0s conjuntos de aliangas para essas pessoas. Levantei a mao e ganhei

118



minhas aliancas. Ent&o, quebramos a primeira (rosa — problemas sentimentais) e depois
pisamos nela — algumas pessoas com bastante forca.

Em seguida, citando um trecho da Biblia em que Deus envia um anjo a Daniel, apos
este jejuar, o pastor fala de uma corrente que seria realizada juntamente da pratica do jejum.
A parébola biblica citada (e encenada com a ajuda de outros pastores e obreiros) falava de
um anjo que teria sido enviado pelo Senhor a Daniel. Tal anjo, no entanto, teria sido
bloqueado pela acdo do Diabo. Mas Daniel jejuou durante 21 dias e orou ajoelhado sobre
cinzas. Deus, entdo, enviou um outro anjo, mais forte, em seu socorro (essa narrativa, que
foi muito simplificada pelo pastor, estd presente no Antigo Testamento, no livro de Daniel,
em seus capitulos 9 e 10).

Foram distribuidos envelopes para as pessoas que quisessem, poderem participar
dessa corrente. Dentro de cada envelope, um saquinho de cinzas. Deveriamos orar sobre
essas cinzas. Além disso, representando os 21 dias de jejum de Daniel, deveriamos, ao
longo da semana, jejuar por 21 horas (o pastor alertou a todos que distribuissem essas horas
ao longo da semana e que ndo tentassemos jejuar por elas todas de uma sé vez — ou
poderiamos acabar “desmaiando”). Aproveitando mais uma vez esse numero, o pastor disse
que a oferta minima para essa corrente seria de 21 reais.

Em seguida, a entrevista com o0s encostos. O primeiro deles, muito valente, demorou
a ficar de pé e andar até o pastor — que ficou irritado e, num dado momento, disse-lhe que
ndo tinha tempo para ficar perdendo com ele. Perguntou-lhe seu nome e, com alguma
relutancia, o encosto — que estava manifestado em uma mulher que aparentava algo entre
30 e 35 anos - respondeu, com voz gutural: “Exu Caveira!” O pastor perguntou o que ele
estava fazendo na vida dela e o exu respondeu que estava prejudicando seu casamento. De
acordo com o relato do deménio, fazia mais de cinco meses que o marido de sua vitima néo
a “procurava” (para relagdes sexuais). Um ponto interessante desse dialogo ocorreu quando
ele disse ao pastor que ““aqui vocés me vencem, mas la fora quem vence sou eu!” Ao que 0
pastor respondeu (para o publico): ““vocés estdo rindo, gente, mas é verdade™. Tanto o exu
guanto o pastor estariam se dirigindo as pessoas que demonstram fé no templo e, quando
colocam o pé na rua, voltam aos seus habitos pecaminosos, expondo-se, assim, a atuacdo

maligna dos servos do Diabo.

119



O ritual de descarrego obedece a trés etapas fundamentais: manifestacdo, entrevista
e expulsdo. Apos as manifestacBes, o grupo de pessoas em transe € levado até o palco e o
pastor, entdo, procede as entrevistas (que sdo realizadas, sempre, com um ou dois fiéis
escolhidos a partir desse grupo). Primeiro, perguntam a ele (o encosto) qual seu nome e, em
seguida, o que ele esta “fazendo” com sua vitima. Por fim, de que maneira ele teria entrado

para a vida do endemoninhado:

Basicamente, a entrevista com os deménios tem essas trés perguntas-chaves
que revelam a origem, 0s males causados e a maneira pela qual o demonio entrou
no corpo do endemoninhado. Convém ressaltar, ainda, que toda a conversa é
realizada publicamente e com forte zombaria das outras religides. E muito comum
0 pastor, durante a entrevista, mandar o demdnio colocar o corpo do
endemoninhado de joelhos e aos seus pés. Se a entidade resistir, o pastor, numa
interacdo com o publico, pede que todos estendam as maos para frente e, invocando
0 nome de Jesus, repete varias vezes a ordem até que o endemoninhado caia de
joelho. Posteriormente, ordena que ele ““bata a cabega™ no chéo trés vezes; pois, se
0 endemoninhado “bate a cabeca” para uma entidade no espaco do terreiro, na
Igreja Universal a entidade deverd4 “bater a cabeca” para Jesus. (Almeida,
1996:67 e 68)°°

Quanto aos nomes, foram observadas sempre respostas muito semelhantes: Exu
Tranca-rua, Exu da Morte, Exu Caveira e Pombagira. Com relacdo a atuagdo dos encostos,
as respostas também variam muito pouco: brigas nos relacionamentos conjugais, doencas,
problemas financeiros, etc. Embora essa entrevista seja breve, € muito eficaz. O nome do
espirito maligno deixa clara sua origem — localizada nas religides afro-brasileiras — e sua
atuacdo mostra que a bondade na tenda ou terreiro € enganosa. Assim, apos a entrevista, a

expulsdo. O templo grita em coro, junto com o pastor: “e... sail, e... sail, e... sail”” e, ao
final, ““e ndo volte nunca mais!”

Como é possivel notar, 0os exus sdo 0s principais operadores dos processos de
ressignificacido dos simbolos e préaticas umbandistas. Como expde Berger®’, mais
importante que afirmar a inocuidade da fé rival, é transforméa-la em algo demoniaco. Exus e
pombagiras, outrora aliados daqueles individuos que estdo a manifesta-los, e que

prometiam ajuda quando no espaco da tenda, passam, através da atuagdo do nome de Jesus,

% Quanto as entrevistas com os demdnios, ver, também, Mariano, 1999:130 e 131 e Almeida, 2003.
%7 0 dossel sagrado (1985).

120



a revelar sua outra face. O que seria mais grave é, justamente, o fato do encosto,
respondendo ao pastor, dizer, ele mesmo, que é um exu ou uma pombagira. Através da fala
desses deménios, teriamos, entdo, uma “confissdo de culpa” por parte das religides afro-
brasileiras.

Voltemos aos pedidos de dizimos e ofertas. Eles sdo distribuidos ao longo da sessao
e, cada um deles, tem um sentido especifico. O pastor costuma iniciar pedindo as pessoas
que entreguem os envelopes, com dizimos e ofertas, que trouxeram preparados de casa.
Também ha um pedido de doac¢des em dinheiro que serdo revertidas em materiais que seréo
utilizados no trabalho de evangelizacdo na FEBEM. Esse, alias, € um procedimento muito
interessante. O pastor diz ao publico que esta precisando de, por exemplo, quinhentos
jornais para encaminhar ao trabalho de evangelizacdo dos menores infratores. O custo de
cada jornal, junto a gréfica, seria de R$ 1,00. Entédo, os jornais séo levados até o palco e as
pessoas ficam encarregadas de compra-los e doa-los. Exemplificando: o pastor precisa de
quinhentos e a pessoa esta disposta a ajudar com cinqiienta exemplares. Ela vai até a frente
do palco, faz uma doacédo de R$ 50,00, separa cinqlienta jornais da pilha de quinhentos e os
coloca junto a outros exemplares que também serdo levados até a FEBEM. A IURD, dessa
forma, financiaria, a0 menos em parte, seu trabalho de evangelizacao.

Além disso, ainda sdo entregues envelopes para que as pessoas, na sessao seguinte,
tragam o dinheiro do dizimo ou de alguma oferta em especial (como ocorreu no exemplo
anterior, na corrente vinculada ao jejum de 21 dias realizado por Daniel). Além desses,
ainda ha um certo nimero — que ndo consigo precisar — de pedidos de ofertas que ocorrem
ao longo do culto. Nesses momentos, inicia-se o pedido de somas elevadas (milhares de
reais), que vao sendo gradativamente reduzidas. A medida que decrescem os valores,
aumenta o numero de doagOes. Até chegarmos aos R$ 100,00, poucos habilitam-se. Mas,
dai em diante, o numero de ofertas aumenta consideravelmente. Como afirmam os pastores
da IURD:

“— Porque, se vocé faz uma oferta com fé, se vocé honra a Deus nisso, se
vocé desafia ao Senhor com uma oferta de fé, ndo ha como ndo alcancar o objetivo
pretendido. Fazendo a sua parte, vocé pode exigir de Deus que ele faca a dele.
Vocé pode dizer: eu exijo de Deus que isso ocorra!™

121



Temos, também, o momento dos testemunhos de pessoas que, ao abragarem a fé em
Jesus Cristo, abandonaram uma vida de habitos reprovaveis e passaram a viver dignamente
(em um domingo acompanhei o depoimento de dois ex-internos da FEBEM — um deles
havia assassinado uma pessoa).

Entre um acontecimento e outro, temos musicas que sdo cantadas por um pastor a
frente de um teclado e acompanhadas pelos fiéis. Em alguns momentos, incentivadas pelo
pastor, as pessoas cumprimentam-se e desejam vitoria umas as outras. Também séo feitos
pedidos ou orac¢des nos quais todos ficam de méos dadas, formando uma grande corrente.

Ao final, depois dessa cascata de praticas magicas, ainda temos uma rodada
derradeira de expulsdo de encostos. Estavam presentes nessa Sessdo Especial de
Descarrego, 91 ex-pais e ex-maes-de-encosto. O pastor nos falou, entdo, que seriam
distribuidas “pastas” (na verdade, panfletos impressos em material de melhor qualidade),
com o0 nome e 0 testemunho desses ex-pais e ex-maes, que deveriam ser entregues as
pessoas que julgassemos estar necessitando de uma consulta espiritual. Na pasta estaria
impresso 0 nome de um desses ex e a pessoa, ao chegar ao templo, de acordo com o que
estivesse impresso, ja saberia, de antem&o, com quem se consultar. Foram chamadas ao
palco, inclusive, duas ex-maes, que tiveram seus nomes escolhidos através de duas pastas.
Elas deram o testemunho de como suas vidas eram cadticas enquanto serviam aos encostos
e de como elas haviam melhorado desde que decidiram abandona-los e passaram a servir a
Deus atraves da IURD. Entdo, o pastor perguntou quem gostaria de receber uma pasta para
entregar a uma pessoa que estivesse necessitando de uma consulta espiritual. Em seguida,
perguntou quem havia se sentido mal ao receber a sua. Fazendo uma referéncia a Biblia,
citando o episddio da ultima ceia de Cristo com seus apdéstolos, falou que o deménio havia
se revelado no traidor Judas Iscariotes apds Jesus ter lhe entregue um pedaco de péo

molhado. De acordo com as escrituras:

Ditas estas coisas, angustiou-se Jesus em espirito e afirmou: Em verdade,
em verdade vos digo que um dentre vés me traira.

Entéo, os discipulos olharam uns para os outros, sem saber a quem ele se
referia.

Ora, ali estava conchegado a Jesus um dos seus discipulos, aquele a quem
ele amava;

a esse fez Simao Pedro sinal, dizendo-lhe: Pergunta a quem ele se refere.

122



Entdo, aquele discipulo, reclinando-se sobre o peito de Jesus, perguntou-
Ihe: Senhor, quem €?

Respondeu Jesus: E aquele a quem eu der o pedaco de pdo molhado.
Tomou, pois, um pedago de péo e, tendo-o molhado, deu-o a Judas, filho de Siméo
Iscariotes.

E, apds o bocado, imediatamente, entrou nele Satanas. Entéo, disse Jesus: O
que pretendes fazer, faze-o depressa. (Jodo, 13.21-27)

O pastor Fabio chamou a frente do palco essas pessoas que haviam se sentido mal
ao receberem suas pastas e disse que lhes entregaria um pedago de pdo abencoado. Ao
ingeri-lo, 0 encosto que nelas ainda habitava haveria de se manifestar. Dito e feito. Na
contagem do pastor, na travessia do Vale do Sal, dezesseis pessoas manifestaram encostos.
Dessa vez, com a ingestdo do pédo abencoado, mais vinte.

Ao final da sessdo, foram colocadas sete enormes tacas, feitas de plastico, sobre o
palco. E o pastor falou sobre 0 Mar Morto e suas aguas amargas — citando o fato de que ndo
ha vida nesse mar e nada nele floresce. Colocou, entdo, um po que estava embalado em
sacos (daqueles marrons, que encontramos em padarias), em cada uma das tacas. Afirmou
que se tratava de sal que havia sido trazido do Mar Morto a pedido da IURD. As pessoas
deveriam trazer anotados, na sessao seguinte, seus problemas, para que eles fossem jogados
nas tacas em que havia dgua misturada com o sal do Mar Morto. Depositados nessas aguas
amargas, os problemas nao haveriam de prosperar.

Encerrando o culto, tivemos, como oracao final, o pai-nosso.

Antes de concluir este topico, gostaria de destacar o que ocorreu ao final da Sessao
do Vale do Sal realizada duas semanas depois®. O pastor abencoou outras grandes tacas de
plastico cheias de agua. Essas tacas foram carregadas, para os corredores da platéia, por
outros pastores e obreiros, para que todos os presentes no templo fossem ungidos. O que
mais me chamou a atencdo foi o item utilizado para espalhar a agua no publico: enormes
ramos de arruda. Os pastores e obreiros molhavam esses grandes ramos nas tacas e, depois,
atiravam a agua abencgoada nas pessoas.

Essa foi uma questdo abordada em minhas entrevistas. Alguns elementos
distribuidos nos templos dessa denominacgdo — tais como a arruda, o sal grosso, as flores e

0s perfumes — sdo muito associados ao universo religioso afro-brasileiro. Dessa forma,

%8 Trata-se da sessdo do dia 24 de abril de 2005.

123



considerei relevante questionar os fieis da IURD a respeito das razdes para utilizagéo
desses itens e, também, se haveria algum “desconforto” pelo fato de se estar chegando tdo
perto de simbolos que seriam tdo marcadamente associados ao Diabo e seus encostos.

Os depoimentos mostraram, no entanto, que, para os fiéis, ndo ha problema algum
na utilizacdo desses elementos. Eles estariam 1a para ativar a fé das pessoas nos poderes de
Deus. Assim, sua utilizacdo estaria justificada pelas raz0es abaixo.

¢+ Tratar-se-ia de representacfes graficas do poder de Deus. Afinal, tudo aquilo
gue ¢ apresentado a Ele passa a ter seu poder.

%+ S&o pontos de contato para a manifestagdo da fé das pessoas. Um elemento que
atua como elo entre a pessoa e Deus.

% Tudo aquilo que é consagrado, em nome de Jesus, passa a ter poder. Isso
significa, por outro lado, que tais elementos ndo possuem poderes magico-
religiosos por si s6s. O poder estd no nome santo e ndo na arruda, no azeite, no

sal grosso, etc.

Como todas as praticas e elementos que sdo utilizados na IURD, neste caso também
teriamos respaldo biblico. A orientagdo geral para 0 uso desses itens, que sdo ungidos em
nome de Jesus, vem do livro dos Atos dos Apostolos (19.11-12), presente no Novo
Testamento da Biblia. Nesse trecho é relatado o fato do apostolo Paulo enviar lencos

ungidos as pessoas enfermas — que, ao tomarem contato com eles, terminavam por se curar:

E Deus, pelas maos de Paulo, fazia milagres extraordinarios,

a ponto de levarem aos enfermos lencos e aventais do seu uso pessoal,
diante dos quais as enfermidades fugiam das suas vitimas, e 0s espiritos malignos
se retiravam.

Para cada elemento em particular que a IURD vier a utilizar em seus cultos, ela
sempre procurara associa-lo a uma passagem biblica especifica. Além disso, had que se
considerar o fato de todos esses itens terem sido criados por Deus. O que significa que a Ele
pertencem e ndo ao Diabo ou suas filiais do inferno — as religides afro-brasileiras. De
acordo com o obreiro Wilians, ““0 Diabo tenta pegar tudo que é de Deus para usar contra

Deus”. De todo modo, bastaria ver, no livro do Génesis (Antigo Testamento da Biblia), a

124



“prova cabal” de que Deus haveria criado tudo. Assim, para justificar, por exemplo, o uso
das ervas (caso da arruda), bastaria recorrer a:

E disse: Produza a terra relva, ervas que déem semente e arvores frutiferas
que déem fruto segundo a sua espeécie, cuja semente esteja nele, sobre a terra. E
assim se fez.

A terra, pois, produziu relva, ervas que davam semente segundo a sua
espécie e arvores que davam fruto, cuja semente estava nele, conforme a sua
espécie. E viu Deus que isso era bom. (Génesis 1.11-12, grifos meus)

A IURD, portanto, procura deixar claro que ndo tomou esses elementos das
religibes afro-brasileiras. Foram estas que, antes, os tomaram de Deus, em uma manobra
urdida de forma ardilosa pelo Diabo.

“Sessdo Espiritual do Descarrego”®®:

Cheguei para a sessdo das 20 horas’® bem em cima do horério. Pude notar que
alguns segmentos de cadeiras estavam bloqueados com cordas — aqueles localizados no
fundo do templo — de maneira que o conjunto dos fiéis presentes ficasse concentrado nas
cadeiras mais préximas ao palco. Sobre este havia uma arca toda dourada que simulava a
arca da Santa Alianga, que é citada em diversos pontos da Biblia (falarei mais a respeito
desse elemento adiante). A platéia estava longe da lotacdo alcancada aos domingos. No
entanto, o templo estava muito mais lotado e animado que nas “Reunifes de Liberta¢do”
realizadas as sextas-feiras. Numa outra incursdo ao campo, na qual pude chegar um pouco
mais cedo, foi possivel observar gque, nos instantes que antecedem a sessdo, € prestado
atendimento individual as pessoas. Havia varias mesas sobre o palco, com pastores
conversando com os fiéis.

Inicialmente, tivemos um momento de oracdo e pedidos a Deus. As pessoas ficam

de olhos fechados e com suas méos sobre o coracdo. Talvez fosse mais correto dizer, alis,

% Esse relato é baseado na visita que fiz a0 Templo Maior da IURD de S&o Paulo, no dia 12 de abril de 2005,
uma terca-feira. Permaneci no templo entre 20h00 e 21h45 — periodo ao longo do qual transcorreu a sessao
descrita. Devo dizer que alguns dados complementares foram acrescentados a partir das observacdes
realizadas nos dias 3 e 10 de maio do mesmo ano.

" A época dessa incursdo ao campo, as sessdes de descarrego das tercas e as reunides de libertacdo das
sextas-feiras eram realizadas em trés horarios ao longo do dia: as 10h00, 15h00 e 20h00.

125



que os fiéis procuravam conversar com Deus. Muitos perguntavam-Lhe as razdes dos
males dos quais estavam sendo vitimas e, também, pediam forcas para superé-los’,

Ainda na fase inicial dos trabalhos, o pastor pediu a todos aqueles que haviam
entrado no templo com alguma dor, que se aproximassem do palco e levantassem a méo
direita em direcdo a arca, com muita fé. Apds esse rapido ritual, todos ja deveriam estar
curados. Assim, todas essas pessoas, das quais o mal causador das dores acabara de ser
expulso, subiram ao palco e algumas delas foram entrevistadas pelo pastor. As curas
realizadas diziam respeito a dores e problemas bastante genéricos: dores de cabeca, dores
nas costas, dificuldades na movimentacdo de pernas e bragos, etc. Vejamos o dialogo entre

0 pastor e uma senhora curada:

“— O que a senhora ndo podia fazer?

— Ah, pastor, eu ndo conseguia mexer o braco desse jeito assim porque doia
muito.

— E agora a senhora consegue, né?

— Consigo, gragas a Deus!

— [Voltando-se para a platéia:] Muito forte, ne, pessoal? [em resposta,
aplausos para Jesus]”

Creio que essa rapida rodada de curas milagrosas € um resquicio do passado das
sessOes das tercas-feiras. Alguns entrevistados afirmaram que, nesse dia, em vez do
Descarrego, realizava-se a “Reunido das curas”.

Mas, no que diz respeito especificamente aos rituais de descarrego, o que diferencia
essa sessdo €, justamente, a presenca da réplica da arca que € um dos simbolos da Santa
Alianca de Deus com os israelitas. Tal arca é citada na Biblia e nela estariam guardadas as

tdbuas com os mandamentos que Deus teria entregue a Moisés:

Congregou Salomao os ancidos de Israel, todos os cabecas das tribos, 0s
principes das familias dos israelitas, diante de si em Jerusalém, para fazerem subir
a arca da alianca do Senhor da Cidade de Davi, que é Sido, para o templo.

(...) Nada havia na arca sendo as duas tabuas de pedra, que Moisés ali
pusera junto a Horebe, quando o Senhor fez alianca com os filhos de Israel, ao
sairem da terra do Egito. (1 Reis, capitulo 8, versiculos 1 e 9)

™ pude ouvir varios desses pedidos pelo fato de muitas pessoas os realizarem de forma bastante elogiiente, em

126



Pois bem, a arca presente na IURD €, na pratica, um elemento fundamental no
processo de facilitacdo das manifestacGes dos encostos. Num determinado momento, todas
as luzes do templo se apagaram e apenas a arca — que € toda dourada — ficou iluminada. Em
seguida, ela comecou a girar. Assim, tinhamos a seguinte cena: o templo estava todo escuro
e apenas a arca, toda dourada, estava iluminada e girando sobre o palco. Além disso, ainda
havia os sons que saiam do teclado do pastor/cantor que acompanha a sessao — sons que
criavam uma atmosfera de suspense e tensdo. Nesse momento, o pastor deu inicio a
expulsdo dos encostos. Ele pedia as pessoas presentes que ficassem de olhos abertos — o
que é muito raro nas situacdes de descarrego e libertagcdo — e se concentrassem na arca. Esta
girava num ritmo constante e tinha sua imagem reproduzida num enorme teldo que fica na
parede logo atras do palco.

O pastor, que estava vestido todo de branco — como um médium num culto
umbandista? —, exigia que 0s encostos que estavam a dominar a vida das pessoas se
manifestassem. Foi uma das experiéncias mais marcantes que guardei de meu trabalho de
campo. Naquela escuriddo, sucediam-se 0s gritos assustadores dos encostos que se
revelavam. Gritos, gritos e mais gritos, numa sequéncia de descarrego que foi uma das mais
longas que presenciei.

E apds essa rodada de descarrego, com os fiéis de olhos abertos, ainda houve mais
uma, na qual tivemos de fecha-los e colocar as duas maos, trancadas, sobre a cabeca.
Assim, foram mais pessoas manifestando encostos e mais gritos assustadores. A esse
respeito, alias, acho que a necessidade de ficar com os olhos fechados durante boa parte dos
cultos de descarrego e libertacho me permitiu uma constatagdo interessante sobre a
estrutura de culto da IURD. Acho que, por mais que exista toda uma parafernalia visual de
artefatos magicos — vejamos, como exemplo, a propria arca —, 0 éxtase, nessa denominacao,
entra pelos ouvidos: as palavras que provocardo a manifestacdo, o dialogo com os encostos,
0S sons guturais que estes emitem, a forca da oratdria de determinados pastores, o teclado e
sua trilha de suspense, etc.

Depois da manifestacdo dos espiritos malignos, como tradicionalmente ocorre, eles
foram entrevistados para que dissessem quais eram seus nomes e 0 que estavam fazendo

nas vidas de suas vitimas. Ao final das entrevistas, tivemos a expulsdo desses seres.

elevado tom de voz.

127



Alguns itens nos foram entregues. Uma corrente dourada com um pingente da arca;
um “sabonete da Sessdo do Descarrego”, com esséncia de oliva; e um caderninho da
corrente das “Cinco tercas-feiras da queda dos problemas”. Ao que parece, eu cheguei na
segunda terca-feira da corrente. Na primeira, 0 sabonete distribuido continha extrato de
arruda. O caderninho que recebemos continha cinco folhas — cada uma para um dia da
corrente. Em cada folha, um canhoto destacavel no qual deveriamos anotar nossos pedidos.
E também havia uma citacdo biblica (que era a mesma em todas as folhas). Tratava-se de
um mindsculo trecho do primeiro livro de Samuel, presente no Antigo Testamento. A
citacdo integra uma narrativa referente & tomada da arca da Santa Alianca, por parte dos

filisteus, apds derrotarem os israelitas em batalha:

Levantando-se, porém, de madrugada os de Asdode, no dia seguinte, eis que
estava caido Dagom com o rosto em terra, diante da arca do Senhor; tomaram-no e
tornaram a p6-lo no seu lugar. (I Samuel 5.3)

Decifrando o que esta escrito nesse versiculo biblico, fica claro como o nome da
corrente — “Cinco tercas-feiras da queda dos problemas” — é adequado. Apos derrotarem em
batalha os israelitas e Ihes tomarem a Arca da Santa Alianca, os filisteus depositaram-na na
cidade de Asdode, no templo de seu deus, Dagom. No entanto, a imagem desse deus,
durante a madrugada, foi encontrada tombada perante a arca. Como se prestasse reveréncia
ao objeto. Temos ai, entdo, a queda do falso deus perante um elemento representativo da
alianca do Senhor dos Exércitos com o povo de Israel.

Alias, fazendo um breve paréntese, é preciso dizer que os fiéis da IURD consideram
importante participar das correntes por considerarem que a libertagdo ndo ocorre em um
unico dia. Nao basta assistir a uma reunido e achar que, repentinamente, 0s encostos nunca
mais se aproximaro. E necessario que, no caminho para a libertacéo, a pessoa se esforce. E
tal esforco compreende, entre outras coisas, a participacdo nas correntes. Alias, elas
também auxiliariam as pessoas a se fixarem e conhecerem mais profundamente a IURD. O
que lhes permitiria desenvolver, gradativamente, sua fé. E ha que se destacar que uma
corrente também € uma situacdo que a pessoa vem a criar para permitir que Deus atue em

sua vida, abengoando-a.

128



Os entrevistados realizaram duas associagdes entre a pratica das correntes e rituais
presentes em outras religides. A mais presente foi a compara¢do com as novenas praticadas
pela Igreja Catdlica. O obreiro Roberto, porém, preferiu comparar a frequiéncia do fiel a
IURD, para que ele viesse a alcancar algo positivo, com a necessidade de comparecimento
de uma pessoa ao candomblé, para, em sua opinido, a pratica do mal. Enquanto na IURD a
auséncia ndo acarretaria nenhum castigo divino (embora, é claro, ocorra a perda da eficacia
do ritual), no candomblé uma falta poderia resultar em represalias por parte dos

orixas/encostos:

“Vocé fazia o trabalho e tinha que ir seguindo aquele espirito que foi
trabalhar para vocé. Aquele espirito que foi trabalhar através do pai-de-santo, vai
ser o espirito ‘tal’, mas ‘vocé tem que vir para acompanhar ele, porque ele vai estar
manifestando aqui na sexta-feira’. Entao vocé tinha que estar 14 na sexta-feira para
acompanhar aquele espirito para ele te dar uma resposta do que esta fazendo. (...)
Eu era moleque, mas gracas a Deus que guardei... E minha mé&e tinha que estar la
para resposta, para isso e aquilo, e muitas vezes: ‘ah, mas eu nao posso vir...” ‘O
qué?! Tem que vir, se vocé ndo estiver, é perigoso’”.

Dito isso, retornando a descricdo, ao longo do restante da sesséo, também ocorreram
alguns pedidos de ofertas e as costumeiras orientagdes referentes ao recolhimento dos
dizimos. O seu encerramento foi marcado pela oracdo do pai-nosso.

- “Reunido de Libertacdo”’*:

Nessa reunido, o templo recebeu um publico muito pequeno. Antes de seu inicio, da
mesma forma que pode ser observado nas sessfes das tercas-feiras, houve o atendimento
individual aos fiéis por parte dos pastores. No palco, havia uma enorme cruz de madeira.
Estava sendo encerrada a “Corrente dos Pedidos ao Pé da Cruz”. As pessoas deviam
escrever seus pedidos em pedacos de papel para que, posteriormente, eles fossem
recolhidos pelos obreiros e, entdo, depositados ao pé da cruz.

"2 Esse relato é baseado na visita que fiz a0 Templo Maior da IURD de S&o Paulo, no dia 15 de abril de 2005,
uma sexta-feira. Permaneci no templo entre 20h00 e 21h45 — periodo ao longo do qual transcorreu a sessao
descrita. Devo dizer que alguns dados complementares foram acrescentados a partir das observacdes
realizadas nos dias 22 de abril e 6 e 13 de maio do mesmo ano.

129



A reunido transcorreu de forma muito mais tranquila e contida que as sessdes de
descarrego que costumam ser realizadas as tercas-feiras e domingos. O bispo que presidiu 0
culto estava vestindo uma camisa social azul, cal¢as pretas e usava uma gravata vermelha.
Sem trajes, portanto, que lembrassem os cultos afro-brasileiros.

A “libertacdo”, em si, também ocorreu de forma muito mais discreta que o habitual.
Apenas fechamos os olhos, colocamos as méos sobre o coragdo e ouvimos a voz do bispo
exigindo que os espiritos malignos se manifestassem. N&o havia nem sinal de todo o
aparato facilitador do transe que podemos notar nas descri¢cbes das outras sessdes. Ainda
assim, nesse momento, Vvarias encostos se revelaram. Alids, vale dizer que o aparato
empregado nas reunifes das sextas-feiras é tdo reduzido que até o teldo do templo fica
desligado.

As entrevistas com 0s encostos, dessa vez, aconteceram de maneira mais reservada.
Eles foram colocados no espago entre a primeira fileira de cadeiras e o palco e o bispo
chamou a frente apenas as pessoas que estavam na IURD ha pouco tempo. Elas fizeram um
circulo em torno dos encostos e tiveram inicio os dialogos. As mesmas perguntas e as
mesmas respostas que pude ouvir nas outras sessées. Os demdnios foram questionados,
basicamente, acerca de seus nomes e do que estavam fazendo para prejudicar suas vitimas.
De acordo com o bispo, somente esse pequeno publico foi chamado para presenciar as
entrevistas porque ele queria mostrar aos recém-chegados ainda descrentes que nada
daquilo era encenacéo.

Os espiritos imundos foram queimados e, entdo, chegamos ao momento dos dizimos
e ofertas. Houve muita insisténcia nesse ponto. Foram sugeridos valores, para as ofertas, de
mil, quinhentos, cem reais e assim, sucessivamente, em ordem decrescente. As pessoas que
forneciam as quantias mais elevadas tinham o direito de subir ao palco e receber uma ungéo
especial por parte do bispo. Um primeiro grupo de cinco pessoas, se me lembro bem, puxou
a fila das ofertas, doando quantias mais elevadas. O bispo foi diminuindo, entdo,
progressivamente, os valores pedidos. Até chegar aos dez reais. Até esse valor as pessoas
subiam ao palco e recebiam sua uncdo. Para as pessoas que podiam doar apenas R$ 2,00 ou
1,00 - ou que ndo podiam doar nada — os pastores que estavam auxiliando na realizacdo do
culto ficaram espalhados em frente ao palco e deram uma espécie de “uncao rapida”. As

pessoas iam até a frente, eram ungidas rapidamente e retornavam aos seus lugares. O bispo

130



deixou claro que s6 ndo ungiria a todos em cima do palco porque isso levaria muito tempo.
O instrumental da bencédo especial era simples. Em cima do palco, sobre uma mesa, havia
uma Biblia e trés calices dourados. O bispo abria um deles, molhava sua mado em algo
(talvez 0leo) e ungia a testa do fiel, abencoando-o em nome do Pai, do Filho e do Espirito-
santo. O dinheiro das ofertas era depositado sobre a Biblia.

Ainda tivemos pedidos de ofertas para as quais haveria uma destinagdo especifica.
Seriam recursos para o trabalho de evangelizacédo realizado pela IURD junto a FEBEM. A
dindmica é a mesma que descrevi, anteriormente, no relato da Sessdo de Descarrego no
Vale do Sal. A cada real que a pessoa doa, ela ganha o direito de separar um jornal de uma
grande pilha e coloca-lo a parte. Esses jornais colocados a parte serdo enviados para 0
trabalho de evangelizacdo na FEBEM. Essa dinamica se repete com outros produtos —
livros, por exemplo —, variando apenas o valor a ser doado para que um item seja separado.
Em resumo: o fiel compra o produto e o envia & FEBEM e, assim, a IURD pode financiar,
ao menos em parte, seu trabalho de evangelizagcdo. Nesse dia, o bispo tinha como meta a
venda de quinhentos jornais. Eles formavam uma grande pilha sobre o palco. Perguntou
quem poderia “comprar” todos de uma vez. Ninguém respondeu. Ele, entéo, os dividiu em
cinco montes de cem e perguntou se havia no templo cinco pessoas dispostas a adquirir,
cada uma, um monte. Novamente, nenhum candidato. Enfim, os jornais a serem levados a
FEBEM foram comprados aos poucos pela multid&o.

Num lance curioso, 0 bispo nos apresentou um pastor japonés. Um rapaz de
aparéncia bastante jovem e que teria conhecido a IURD no Japéo e la se convertido. Ele
veio ao Brasil, de acordo com as palavras do bispo, para “aprender como a gente faz por
aqui”’. No momento de nossa prece mais fervorosa — quando ja estavamos rumando para o
fim da reunido —, ele foi o encarregado de comanda-la. Rezou no palco, de forma muito
empolgada, e... em japonés! O bispo nos disse que a mensagem era a mesma. Também
comentou como era bacana termos um japonés rezando conosco em sua lingua nativa. A
impressdo que tive foi a de que todos acharam a experiéncia interessante (no minimo,
divertida) embora ndo tenham entendido coisa alguma do que foi dito.

Ao final, falando da necessidade de conquistarmos nossa felicidade financeira, o
bispo explicou que estdvamos iniciando, naquele momento, uma corrente de cinco semanas.

Recebemos uma plaquinha de borracha vermelha, com as letras J, E, S, U e S vazadas. Ela

131



possuia mais ou menos o tamanho de um cheque. O bispo nos explicou que, ao longo das
cinco semanas seguintes, receberiamos as letras correspondentes da plaquinha, até
completarmos 0 nome de Jesus. E ela possuia aproximadamente o tamanho e a forma de
uma folha de cheque porque era justamente isso: um cheque em branco que Jesus estava
nos entregando e que, a nds, sé cabia preencher o valor. Logo em seguida, rezamos o pai-

nosso e a reunido foi encerrada.

e Diferencas entre os rituais de “descarrego” e “libertacdo”

Inicialmente, vejamos, de forma mais detalhada, de que se trata a Sessdo do
Descarrego e o seu principal ritual — justamente, o descarrego.

Essa é uma reunido mais voltada para as pessoas que chegam pela primeira vez a
IURD e precisam resolver problemas de ordem espiritual. 1sso significa que s@o problemas
que, embora possuam uma manifestacao fisica mais evidente — como o caso de uma doenca
ou uma série interminavel de problemas financeiros —, sua verdadeira razdo de ser esta
atrelada a atuacdo dos encostos. De acordo com a obreira Fabiana, ““sdo problemas que,
geralmente, ndo tém um remédio que amenize™.

Nessa reunido, para que as pessoas possam manifestar 0s encostos que as
atormentam — para que depois eles sejam expulsos —, o pastor ou bispo que a estiver
ministrando realiza uma “oracdo forte”. Tal oracdo nada mais € do que o conjunto de rituais
propiciatdrios da manifestacdo: uma longa sequiéncia de imprecacfes que o pastor ou bispo,
do alto do pulpito, lanca contra as interminaveis legibes de deménios que atormentam a
vida daqueles que estdo na IURD. Além dessa “oracao forte”, bispos, pastores e obreiros
também rezam com imposicdo de maos sobre os fi€is. Pelo que pude observar, as reunides
de terca-feira resumem-se a tais oragfes. Ndao ha o momento da “palavra” e ndo séo
discutidas questbes de doutrina. Do inicio ao fim, esta a sequéncia que define o descarrego:
Imprecacdo, manifestagdo, entrevista com os encostos e posterior expulséo.

Na medida em que as religides afro-brasileiras realizam rituais de descarrego, uma
questdo formulada aos entrevistados dizia respeito a possibilidade de a IURD estar a fazer o
mesmo tipo de ritual em seus templos. Creio que seria interessante descrever as respostas a

essa pergunta em dois niveis. Em primeiro lugar, a opinido dos fiéis sobre o ritual realizado

132



pelas religides afro-brasileiras e, em seguida, suas explica¢fes sobre o descarrego praticado
pela IURD.

No descarrego afro-brasileiro, a principal auséncia seria a do nome de Jesus. Em seu
lugar, seriam utilizados 0s nomes dos encostos que, de forma enganosa, se dizem capazes
de ajudar (Zé Pilintra, Exu Tranca-rua, Maria Padilha, etc.). E, das conversas entre
consulentes e deménios, muitas vezes, derivariam negociagdes. Por exemplo, nos casos em
que um encosto ¢é descoberto prejudicando uma pessoa, ele poderia ser inquirido a respeito
do que gostaria de receber para deixar de atormenta-la (bebidas, sacrificios de animais,
velas, etc.). Além disso, os fiéis da IURD afirmam que um demonio ndo poderia expulsar
outro e, ainda que o expulsasse, o faria unicamente para que ele fosse substituido por um
segundo encosto. Também considera-se que, nas religides afro-brasileiras, as pessoas
manifestam-se sistematicamente com encostos. Trata-se de uma interessante interpretacédo
do sentido que o trabalho medilnico tem para essas religides. Ndo se trata mais de
emprestar o corpo para que um espirito mais evoluido possa prestar um servico magico-
religioso caritativo. Trata-se, isso sim, da manifestacdo demoniaca sistematica. E, o que ¢

pior, caso a pessoa deixe de servir aos encostos, pode ser vitima dos seus castigos:

“E se a pessoa ndo bate cabeca, ndo faz o que eles querem, eles castigam a
pessoa. Eles batem na pessoa. As pessoas, que nem... Eu falo isso, porque eu vi.
Porque, aqui nessa esquina, tinha uma mulher que era de centro de umbanda aqui e
ela comecou a fazer tudo, ela perdeu... [Eu] acho que ela desobedeceu o santo dela,
ela perdeu o filho de 21 anos com uma morte tragica aqui na Jodo XXIII, ela
perdeu 0 marido, que encontraram o corpo numa praia e a cabecga em outra... Tudo
morte tragica e, até hoje, ninguém sabe explicar porque o filho morreu e porque o
marido morreu daquele jeito”. (Ivone)

O descarrego realizado pelas religides afro-brasileiras resultaria, de acordo com o0s
fiéis da IURD, em um ritual negativamente eficaz: ele seria a garantia da criacao de novos
problemas de ordem espiritual — uma porta aberta para a atua¢do de novos encostos.

A IURD, por sua vez, invocaria apenas o poder da santissima trindade. A préatica do
descarrego seria realizada através do nome de Jesus. Os encostos seriam expulsos de forma
rapida e efetiva. Também ndo existiria negociacéo: o encosto seria obrigado a abandonar o
corpo de sua vitima e nada lhe seria dado em troca. Em seguida a expulsdo, para que ele

nédo volte a tomar aquela pessoa, a IURD recomenda que ela passe a frequentar as reunides

133



de Libertacdo (para garantir a completa eliminacdo da atuacdo demoniaca em sua vida) e,
em seguida, as reunides de Busca do Espirito Santo. Estando plena do espirito de Deus, a
pessoa ndo pode mais ser atingida pelos encostos. A IURD enxerga, assim, em seu ritual de
descarrego, um sentido de verdadeira eficacia.

O obreiro Roberto classificou a associagdo entre 0s rituais de sua denominacao e
aqueles praticados pelas religides afro-brasileiras de farisaismo. As pessoas que fazem tal
associacdo, hoje em dia, descenderiam dos mesmos fariseus que, no passado, afirmavam
que Jesus, por libertar as pessoas da ac¢do do Diabo, era dominado por um deménio. Enfim,
de acordo com o raciocinio do obreiro, associar os rituais praticados “em nome de Jesus”,
por parte da IURD, aqueles das religifes afro-brasileiras seria 0 mesmo que dizer que Jesus
Cristo esta associado ao Diabo e ao inferno. Uma blasfémia que o proprio filho de Deus ja

teria respondido:

Entdo, Ihe trouxeram um endemoninhado, cego e mudo; e ele o curou,
passando o mudo a falar e ver.

E toda multido se admirava e dizia: E este, porventura, o Filho de Davi?

Mas os fariseus, ouvindo isto, murmuravam: Este ndo expele demonios
sendo pelo poder de Belzebu, maioral dos demonios.

Jesus, porém, conhecendo-lhes os pensamentos, disse: Todo reino dividido
contra si mesmo ficara deserto, e toda cidade ou casa dividida contra si mesma nao
subsistira.

Se Satanas expele a Satands, dividido esta contra si mesmo; como, pois,
subsistira o seu reino?

E, se eu expulso demdnios por Belzebu, por quem os expulsam vossos filhos?
Por isso, eles mesmos serao 0s vossos juizes.

Se, porém, eu expulso deménios pelo Espirito de Deus, certamente é
chegado o reino de Deus sobre vés. (Mateus 12.22-28)

Vejamos, agora, as diferencas rituais entre as Sessdes do Descarrego e as Reunifes
de Libertacéo.

As Sessbes do Descarrego (tanto as das tergas-feiras quanto as dos domingos) sdo
voltadas exclusivamente a esse ritual. Nao existe pregacdo doutrinéria pelo ministrante da
reunido e a énfase se da nas oracdes fortes. A Sessdo de Descarrego seria “mais forte” que
a Reunido de Libertacdo. Nesse caso, leia-se: “mais eficaz”. De acordo com Ivone, “eles
invocam muito 0 nome do capeta. Que € pra poder sair mesmo”. Nessas sessOes, 0S

pastores vao vestidos de branco (de acordo com um entrevistado — Rogério — como se

134



fossem “pais-de-santo”) e estdo presentes mais elementos associados ao universo das
religiGes afro-brasileiras — como exemplos, a arruda e a &gua com sal grosso. Por fim, nessa
reunido, € muito grande a afluéncia de pessoas que comparecem pela primeira vez a igreja.

As reunibes de Libertacdo das sextas-feiras combinam libertacdo espiritual
(expulsdo dos encostos) com pregacdo (a “palavra” e a doutrina). Seriam reunides mais
“leves” que aquelas voltadas exclusivamente para o descarrego. Os elementos associados as
religibes afro-brasileiras estdo menos presentes e 0s bispos e pastores comparecem
utilizando terno e gravata. Na sexta-feira, portanto, teriamos o passo final para a libertacéo
espiritual dos fiéis. Em seguida, eles ja estariam prontos para se entregar a Deus e iniciar a
Busca pelo Espirito Santo. De acordo com o obreiro Wilians:

“(...) quem vem sexta, j& vem mesmo porque sabe que tem que fazer uma
corrente de libertacdo. Entéo, ele vem, ele mesmo ja comeca a orar, aprende que
tem que orar, ele mesmo tem que falar com Deus... Entdo, vocé vé que as pessoas ja
vém e oram mais”’.

A seguir, um pequeno modelo da trajetoria do fiel pelas reunies oferecidas pela
IURD. Sua chegada para o descarrego, a passagem pelo processo de libertagéo plena e a

posterior busca do Espirito Santo de Deus.

O processo de fixacdo do fiel e sua trajetoria pelas reunides oferecidas pela IURD

1. Chegada a [lURD = 2. Concluséo do Processo de 3. Protecdo definitiva contra a
Libertacdo Espiritual = acéo do mal

1. Domingo - “Sessé&o Especial de 2. Sexta-feira — “Reunido de 3. Quarta-feira e Domingo —
Descarrego no Vale do Sal” Libertacdo” = Reunides de “Busca do Espirito
e Santo de Deus”
Terca-feira — “Sessdo Espiritual do
Descarrego” =

Expulséo dos encostos e resolugédo
dos males de ordem espiritual mais
urgentes. O primeiro passo, numa
terapia de choque, para as
pessoas que chegam a IURD em
meio a uma crise pessoal
(problemas conjugais, faléncia,
problemas com drogas, doengas,
questdes familiares, etc.).

Expulséo dos “encostos
remanescentes”. a pessoa busca
sair, definitivamente, do campo de
acdo do Diaho e seus encostos. J&
ha pregacéo e as primeiras
preocupacdes com questdes
doutrinarias. O fiel esta limpando o
espirito para que passe a ser
habitado pelo Espirito Santo de
Deus.

A pessoa ira preencher 0 espaco
vazio, deixado pelos
demonios/encostos, com a
presenca do Espirito Santo de
Deus. Assim, o Diabo e seus
espiritos malignos nao poderao
nunca mais tocar essa pessoa.

135




e A Teologia da Prosperidade e a valorizacdo da troca na IURD™

O campo pentecostal, ao longo de suas trés ondas, passou por uma série de
transformacdes que permitiram a implementacdo da chamada “Teologia da Prosperidade”.
O entendimento de tal teologia é fundamental para compreendermos a articulacéo entre a fé
dos fiéis, as ofertas a Deus e o sentido de troca que se estabelece entre os primeiros e 0
segundo. Assim, vejamos quais foram tais transformagfes ao mesmo tempo que tentamos
mostrar as caracteristicas mais importantes dessa teologia.

O campo pentecostal, em seus primdrdios, era composto de pessoas pobres,
privadas de bens materiais, culturais e educacionais. Diante dessa realidade, o sectarismo e
0 ascetismo pentecostais ndo geraram grandes tensdes entre os fiéis. No entanto, a ascensao
social de uma parte desses individuos, somada ao progressivo aumento da conversao de
integrantes da classe meédia, tornou bastante plausivel a possibilidade de descontentamentos
por parte dos fiéis. Isso, porém, ndo veio a ocorrer. Antes, foi possivel observar, nas
denominagdes pentecostais, nas Ultimas trés décadas, uma progressiva dessectarizagdo e
acomodacdo ao mundo. Diante dos apelos da sociedade de consumo, parece que as rigidas
exigéncias comportamentais que definiam uma vida santificada passaram por um processo
de liberalizacdo. E é importante frisar que tal processo ganhou ainda mais impulso com o

neopentecostalismo. Assim:

(...) Frente as muitas mudancas ocorridas na sociedade, sobretudo na area
comportamental, e as novas demandas do mercado religioso, varias liderancas
optaram por ajustar gradativamente sua mensagem e suas exigéncias religiosas a
disposicdo e as possibilidades de cumprimento por parte de seus fiéis e virtuais
adeptos. (Mariano, 1996h:27)

" Para este topico, foi fundamental a leitura do artigo “Os Neopentecostais e a Teologia da Prosperidade”, de
autoria de Ricardo Mariano (1996b). Outros autores, no entanto, trataram das questfes envolvendo magia,
ética e dinheiro no campo neopentecostal. Nesse sentido, merecem destaque dois artigos de Ari Oro: “‘Podem
passar a sacolinha’; um estudo sobre as representacdes do dinheiro no neopentecostalismo brasileiro” (1992) e
“Neopentecostalismo: dinheiro e magia” (2001). No que diz respeito a um entendimento da Teologia da
Prosperidade inspirado na teoria da reciprocidade de Mauss (“Ensaio sobre a dadiva”, 2003), ver o artigo de
Patricia Birman: “Conexdes politicas e bricolagens religiosas: questdes sobre o pentecostalismo a partir de
alguns contrapontos” (2001). Devo frisar que, mais adiante, me apoiarei na discussdo de Birman para
“adensar” minha descri¢do da implementacdo da Teologia da Prosperidade na IURD.

136



E nesse contexto que observaremos a implementacdo e expansdo da Teologia da
Prosperidade, entre os pentecostais, no Brasil. Ela tem sua origem nos EUA, no inicio dos
anos 1940. Também chamada “Confissdo Positiva” ou “Movimento da Fé”, € o resultado
de uma combinacdo sincrética de distintas tradi¢Oes religiosas, praticas esotéricas e
paramédicas. Foi absorvida pelos grupos evangélicos carismaticos norte-americanos e foi
reconhecida como um movimento doutrinario constituido nos anos 1970 (id.:28). No que
diz respeito ao Brasil, a Teologia da Prosperidade iniciou sua trajetoria no final dos anos
1970 e encontrou uma grande difusora na IURD.

Através dessa teologia, pregadores e fiéis buscam conseguir salde, prosperidade
material e vitdria sobre o Diabo e o sofrimento. A maneira de alcancar tais objetivos
encontra-se nas leis da prosperidade. Em primeiro lugar, € preciso confessar a posse da
béncdo: o exemplo vem de cima, lembram eles: Deus criou 0 universo através da palavra.
Para os adeptos desta teologia, 0 que é falado com fé torna-se divinamente inspirado
(id.:29). Desse modo, se desejamos conseguir algo, precisamos determinar em voz alta e
com fé. E, em segundo lugar, também é necessario aprender o “principio da reciprocidade”:
algo bem resumido no adagio franciscano do “é dando que se recebe”. Demonstrando
minha fé em Deus e cumprindo com suas determinagdes presentes na Biblia, caberia a Ele
retribuir a mim, acatando meus pedidos.

Mas é preciso deixar claro que a béngdo confessada — pronunciada em alta voz e de
forma confiante — ndo se torna realidade de forma instantanea. Como afirmam os pastores,
““é preciso perseverar na fé”.

De todo modo, quando a graca ndo € alcancada, a culpa recai sobre 0 homem de
pouca fé ou a atuacdo do Diabo. Como € possivel notar, a implementacdo das leis da
prosperidade assemelha-se & aplicacdo metddica de uma formula mégica (ib.:31) ™. E os
mecanismos de explicacdo, quando de sua ineficacia, também sdo semelhantes aqueles que
podemos observar quando a magia falha: o executor da férmula, em algum momento,
falhou. Ele se equivocou em alguma passagem do ritual propiciatorio. Assim, Deus e sua
igreja esquivam-se da culpa. E a responsabilidade recai sobre um fiel assediado pelo Diabo

—afinal, quem mais poderia ter inspirado o equivoco?

" Para uma analise mais profunda da magia — o “fazer magico” e suas férmulas —, ver, entre outros: Gurvitch
(1968), Evans-Pritchard (1978b), Frazer (1982), Durkheim (1989), Weber (2000) e Mauss (2003).

137



Outra caracteristica importante dessa teologia reside no fato de ela investir
vigorosamente contra a soberania divina. Quantas ndo foram as vezes em que ouvi dos fiéis
da IURD - tanto em pregac¢des quanto nas minhas entrevistas — que, se cumprissemos com
as vontades divinas, teriamos o direito de exigir de Deus que nossos pedidos fossem

atendidos. Dessa forma:

(...) Os pregadores da TP [Teologia da Prosperidade] dizem que sé nédo é
prospero financeiramente, saudavel e feliz nessa vida quem carece de fé, nédo
cumpre o que diz a Biblia a respeito das promessas divinas e esta envolvido, direta
ou indiretamente, com o Diabo. (...) As doutrinas da TP também sdo acusadas de
atentar contra a soberania de Deus, dado que seus adeptos sd@o instruidos a
estabelecer relacbes com o Todo-Poderoso em que os ‘““‘verbos como exigir,
decretar, determinar, reivindicar freglientemente substituem os verbos pedir, rogar,
suplicar”. (ib.:32) ™

A Teologia da Prosperidade p6e de lado a valorizagcdo do sofrimento e enfatiza o
bem-estar terreno dos cristdos. A pobreza, na verdade, estaria associada a falta de fé. Esse
conjunto de caracteristicas acaba por formar uma teologia comprometida com a ideologia
da sociedade de consumo.

Isso posto, passemos aos mecanismos de troca que se estabelecem entre o fiel e
Deus.

O pecado de Addo e Eva teria desfeito a comunhdo existente entre Deus e as
criaturas humanas. Dessa forma, teriamos nos tornado sujeitos a atuacdo do Diabo. Esse
postulado é defendido por parte dos pregadores brasileiros da Teologia da Prosperidade. No

entanto, Jesus Cristo cuidou para que tal sociedade voltasse a existir:

(...) Deste modo, foram necessarios o sacrificio de Jesus na cruz e a sua
vitoria sobre o Diabo no inferno para o restabelecimento desta sociedade, na qual
0s homens, se cumprirem sua parte no contrato firmado na Biblia por Deus, isto €,
se pagarem fielmente o dizimo e exigirem o que a Palavra declara pertencer-lhes,
tornam a adquirir o direito a *““vida abundante™. (ib.:34)

> O trecho entre aspas é uma citacdo que Mariano faz de Romeiro, Paulo: Super-crentes: O Evangelho
segundo Kenneth Hagin, Walnice Milhomens e os profetas da prosperidade. Sdo Paulo, Mundo Cristdo,
1993:36. Os grifos sdo deste segundo autor.

138



A passagem biblica que fundamenta a pratica do dizimo estd localizada em
Malaquias 3.6-12. A seguir, o trecho principal, que vai do versiculo 8 ao 12:

Roubard o homem a Deus? Todavia, vos me roubais e dizeis: Em que te
roubamos? Nos dizimos e nas ofertas.

Com maldicéo sois amaldi¢coados, porque a mim me roubais, vés, a nacao
toda.

Trazei todos os dizimos a casa do Tesouro, para que haja mantimento na
minha casa; e provai-me nisto, diz 0 Senhor dos Exércitos, se eu nédo vos abrir as
janelas do céu e ndo derramar sobre vos béncdo sem medida.

Por vossa causa, repreenderei o0 devorador, para que ndo vos consuma o
fruto da terra; a vossa vide no campo nao sera estéril, diz 0 Senhor dos Exércitos.

Todas as nagbes vos chamardo felizes, porque vOs sereis uma terra
deleitosa, diz o Senhor dos Exércitos.

O seu valor, como o proprio nome da pratica sugere, diz respeito a 10% de todos os
rendimentos dos fiéis. Esse montante, que pertence a Deus, deve ser entregue na “casa do
tesouro”: o templo. De forma pratica, de tudo aquilo que passar por suas maos, o fiel deve
separar essa percentagem e encaminha-la a obra de Deus. Mas, muito importante, a Deus
devem ser dadas as primicias. Ndo adianta que a pessoa primeiro pague suas contas e
depois entregue o restante — mesmo que esse valor supere 0os 10%. Num ato de fé, assim
que recebe o dinheiro, o fiel deve separar o valor correspondente ao dizimo, entrega-lo no

templo e s6 entdo tocar nos 90% restantes. Vejamos, a esse respeito, a fala de Otavio:

“Vamos supor que vocé ganha R$1.000,00. O dizimo é R$100,00. Se vocé
pegar, pagar todas as suas contas, for pagando, pagando primeiro... E vocé pagou
todas as suas contas com R$100,00 e vocé falar, eu vou dar R$900,00 de dizimo.
‘Eu estou bonzinho hoje, vou dar R$900,00’. N&o tem valor nenhum. Isso que a
pessoa tem que aprender também. A Biblia diz que é a primicia. (...) Eu recebi o
meu pagamento aqui, é R$1.000,00. Eu tenho que tirar os R$100,00 primeiro [e]
depois é que eu vou sair pagando™.

A fidelidade no pagamento do dizimo significa fidelidade para com Deus. De
acordo com o obreiro Wilians, as pessoas tratariam a Deus como a uma amante, que sé é
procurada para a rapida satisfacdo de nossas necessidades e ndo requer maiores atencgoes:
“porque as pessoas querem receber de Deus beneficio mas elas ndo querem fazer nada

para Deus”. E esse gesto de fidelidade reverter-se-ia numa série de efeitos benéficos para a

139



vida do fiel. Deus promete que, para aqueles que cumprirem com tal preceito, ird
repreender o espirito devorador. Um demoénio que “devora” misteriosamente 0s
rendimentos da pessoa: ela mal recebe, por vezes até quantias razoaveis, e, estranhamente,
o dinheiro ndo é suficiente para arcar com suas necessidades. Surgem gastos repentinos e
imprevistos: doencas que precisam ser tratadas com remédios caros; o carro, ainda novo,
passa a quebrar freqliientemente; necessidade de constantes consertos em casa, etc.

Além disso, o dizimista fiel recebe grandiosas béncéos divinas. Mais uma vez,
conforme esta escrito em Malaquias (3.10), Deus diz, a respeito daqueles que lhe sdo fiéis
no dizimo: provai-me nisto, diz o Senhor dos Exércitos, se eu ndo vos abrir as janelas do
céu e nao derramar sobre vds béngdo sem medida. Assim, o dizimista estara fora do raio de
acao do espirito devorador e, a0 mesmo tempo, poderd gozar da promessa divina de uma
vida abencgoada: isso significa tranquilidade financeira, fartura e auséncia de privacoes e/ou
necessidades.

Tal pratica — embora seja aceita pela maioria dos fiéis e tema recorrente de
pregacdes nos templos — € um alvo constante dos ataques de outras vertentes religiosas. No
caso deste trabalho, quantas ndo foram as vezes que 0s umbandistas perguntaram: “para
que Deus precisa do dinheiro do povo?”

Dessa forma, alguns entrevistados fizeram comentarios a respeito da questdo do
dizimo ja se antecipando a possiveis criticas. Procuraram deixar claro que ninguém é
obrigado a entrega-lo ou, entdo, que ninguém é desprezado, por recusar-se a participar.
Além disso, fizeram questdo de ressaltar a independéncia financeira da IURD: de acordo
com os entrevistados, a denominagdo, ao contrario da Igreja Catdlica, ndo receberia auxilio
governamental para manter-se.

Ainda sobre o dizimo, o obreiro Roberto tocou numa questdo plena de
ambiglidades. Ele negou, peremptoriamente, que o dizimo fosse uma troca com Deus.
Mas, em seu discurso, fica evidente que, embora seja negado formalmente, esse “toma-la-

da-ca”, de fato, existe:

“Quem achar que vai a igreja para fazer uma troca esta perdido, porque
com Deus ndo se troca. Nao é porque eu levo o dizimo, uma coisa que é biblica, que
eu tenho que chegar e... ‘eu estou dando para o senhor e, faz favor, e agora me
devolve em ouro e prata’. Ele vai me devolver de uma forma totalmente diferente,
em ouro e prata. Ele me devolve muito mais porque as promessas Dele tem que se

140



cumprir. Entdo ‘eis que abrirei as janelas do céu, e derramarei sobre vds béncaos e
béncdos sem medidas’. Agora vocé pensa bem o que € béncdos e béngdos sem
medidas: paz, sossego, tranquilidade... Tem coisa melhor?”’

Além dessa retribuicdo num plano mais “espiritual”, a pratica do dizimo, como ja

foi dito, também garantiria retorno num nivel material. Vejamos um relato a esse respeito:

“Eu estava desempregado. Eu escolhi a empresa que eu queria trabalhar e o
salario que eu queria ganhar. E eu trabalho nessa empresa. Eu tenho um tempinho
la... E, na ocasido que eu escolhi, eu falei para Deus que queria ganhar mais de
R$500,00. [Eu] estava parado [e] falei: ‘meu Deus, eu quero ganhar mais de
R$500,00. Quero trabalhar nessa empresa. Nesse cargo’. Eu sou arquivista dessa
empresa, trabalho nessa empresa que eu pedi e ganho mais de R$500,00. Vocé
compreende? Eu pedi”. (Wilians)

Ainda na questdo da troca, passemos as ofertas. Elas podem ser definidas como as
quantias em dinheiro que os fiéis oferecem, nas reunides da IURD, para a manutencéao e
expansdo da obra de Deus. Assim, quem for a uma reunido dessa denominacédo ira notar
que o pastor ou bispo que a estiver ministrando, sempre que possivel, pedird a doagéo, por
parte dos fiéis, de alguma quantia em dinheiro. Muitas vezes, em troca da oferta, séo
oferecidos alguns “brindes”: livros, revistas, cds, jornais, etc.

O sentido litargico da oferta diz respeito a um sacrificio que a pessoa faz para
honrar a Deus e provar a ele que possui fé irrestrita em seu poder de auxiliar imediatamente
aquele que pede seu socorro. Assim, ao realizar a oferta, o fiel estad tentando materializar
sua fé: ele esta criando uma situacdo para que Deus possa abengoa-lo. Diferentemente da
promessa — que é paga apés a obtencdo de uma determinada graca —, quando uma pessoa
faz uma oferta, ela estd demonstrando que possui uma fé inabalavel em Deus: ela o esta
honrando antecipadamente, pois sabe que Ele nunca a deixaria sem resposta. E uma “prova

de fogo” com Deus:

O oferecimento de dinheiro na igreja efetivamente antecede o recebimento
de milagres, e nisto destoa da tradi¢éo catolica, em que a troca com santos é paga
a posteriori. A IURD parece realmente estabelecer uma divida, um constrangimento
e, portanto, uma obrigacéo de retribuir da esfera divina a seus fiéis. Nao é preciso
dizer que a dadiva em dinheiro néo significa uma ““compra”, mas uma moeda de
troca que, segundo os pastores dessa Igreja, obriga o recebimento de um dom,
como efeito da reciprocidade na relagédo com Jesus. (Birman, 2001:74)

141



Além disso, no que se refere a valores, de acordo com o obreiro Wilians, a pessoa
“apresenta aquilo que estd no seu coragdo”. O montante ofertado representa a
consideracdo e o amor da pessoa para com Deus. E preciso destacar que ndo se trata do
valor absoluto do dinheiro. Trata-se da pessoa fazer “o seu melhor”, sacrificando-se por
Ele: o que pode ser tanto uma moeda para um desempregado quanto dois mil reais para um

prospero empresario. Na célebre passagem biblica da vilva pobre, isso fica claro:

Estando Jesus a observar, viu 0s ricos langarem suas ofertas no gazofilécio.

Viu também certa vitva pobre lancar ali duas pequenas moedas;

e disse: Verdadeiramente, vos digo que esta vilva pobre deu mais do que
todos.

Porque todos estes deram como oferta daquilo que lhes sobrava; esta,
porém, da sua pobreza deu tudo o que possuia, todo o seu sustento. (Lucas 21.1-4)

Na Teologia da Prosperidade, ganham espaco as béncdos de ordem
material/financeira. De acordo com Otavio, as pessoas que dao ofertas sdo sempre as
mesmas e elas tendem — seguindo a l6gica da prosperidade para os ofertantes — a dar ofertas
cada vez maiores. Ja aqueles que ndo ddo nada, nunca ddo nada e tendem a continuar
assim, ja que ndo sdo materialmente abengoados (na medida em que se recusam a ser
ofertantes, recusam-se, também, a “dar para receber”).

Mais uma vez, com relacdo as criticas recebidas por parte da IURD pelo fato da
denominag&o pedir sistematicamente dizimos e ofertas, a obreira Fabiana afirmou que toda
crenga exige uma atitude. Destarte, ela perguntou por que s6 os pedidos da IURD séo
criticados enquanto determinadas vertentes das religides afro-brasileiras exigem que seus
fiéis abram méo de quantias em dinheiro através da compra de itens como velas e animais
para sacrificios: “uma pessoa que ela € espirita, ela da vela, ela d4 animais... Ela compra
aquilo pra ela dar. Entéo, ela também usa o dinheiro dela pr’aquilo. Mas por que sera que

ninguém diz que o pai-de-santo ta roubando o dinheiro das pessoas?””"®

"® Certos rituais do candomblé, alias, sdo reconhecidamente dispendiosos, em termos financeiros. De acordo
com a antropdloga Rita Amaral:

Um aspecto muito importante, no que diz respeito a festa de candomblé, sdo seus custos. Apesar das
mas condicBes em que vive, 0 povo-de-santo é um grupo que consegue promover, com freqliéncia a primeira
vista intrigante, festas bastante dispendiosas.

142



Por fim, quanto as formas de se criar uma situacdo para Deus abencoar o fiel,
temos os desafios. Enquanto o dizimo diz respeito a fidelidade a Deus a partir da devolugéao
a sua obra da parte que Lhe pertence e a oferta € uma forma quase cotidiana de mobilizacéo
da fé do fiel através do sacrificio financeiro, o desafio diz respeito aos grandes propdsitos.
Trata-se de um grandioso sacrificio, uma elevada demonstracdo de fé para que a pessoa
obtenha uma benc¢do das mais dificeis. Uma fiel (Ivone) citou o exemplo de um rapaz que
doou todo o dinheiro que possuia guardado no banco para a obra de Deus e, em
contrapartida, teve eliminada de seu corpo a presenca do virus HIV.

Pode-se dizer que desafiar a Deus &, na verdade, uma forma de pressiona-lo. A fé
daqueles que freqiientam a IURD precisa, necessariamente, apresentar resultados de ordem
espiritual e, consequientemente, material. Como esta escrito no salmo 23, o Senhor é 0 meu
pastor e nada me faltara. Essa deve ser a realidade dos fiéis da IURD: uma realidade de
fartura. Porém, se algo estiver faltando, é chegado o momento de cobrar/desafiar a Deus.

Novamente, de acordo com lvone:

“Quer dizer, vocé encosta Deus na parede: ‘ou o senhor me da isso, 0
senhor me dé isso, 0 senhor me da isso!’. Ele tem como atender. Por qué? Porque
vocé ta sendo fiel a ele. Pecador, todo mundo é? E. Pecar, a gente peca? Pecal!
Porque vocé peca no pensar, vocé peca no falar, vocé peca no andar. SO de abrir a
sua boca, vocé ja ta pecando. Quer dizer, mas vocé procurando fazer as vontades
de Deus, Deus vai ter que te honrar. Deus vai ter que ver que aquele desafio seu,
vocé ta sendo de todo o seu coragdo. Entdo, ele vai ter como honrar vocé”.

Como € possivel notar, para implementar, de forma pratica, a Teologia da
Prosperidade, a IURD investe em trés procedimentos rituais: o dizimo, as ofertas e 0s
desafios. Através deles, ocorre a articulagéo entre o sacrificio material/financeiro e a fé dos

fiéis nos poderes divinos de intervengdo sobrenatural no cotidiano. Isso posto, para além

As festas de iniciacdo e “de obrigacdo™ sé@o as mais caras. Entre essas Ultimas a mais cara é a de
sete anos (decd). Nas despesas com tais festas devem ser computadas a manutenc¢ao do iniciado e das pessoas
que trabalham no terreiro durante o periodo de recolhimento, além de ser obrigatdrio o sacrificio de um
bicho de ““quatro pés” e quatro frangos (um para cada “pé” do bicho; chama-se a isso de “cal¢ar” o bicho
de quatro pés). No deca, praticamente, repete-se a iniciagdo, multiplicando-a pelo nimero de orixas que ja
foram assentados (fixados em uma representacéo material) e mais o caboclo (quando o individuo incorpora
um), que também ““comem”.

(...) Assim, o minimo gasto numa festa de orixa é 500 ddlares, sem incluir as bebidas do ajeun, que
podem variar do simples refresco em po até cervejas e refrigerantes. No caso da festa de iniciacdo, uma das

143



das afirmagdes simplistas, fruto do senso comum, sobre a “compra da ben¢do” na IURD, é
importante destacar a valorizagdo da troca nesse sistema. O sacrificio implica no
reconhecimento, por parte do fiel, dos poderes de Deus. Este, por sua vez, ao ver que Seus
filhos cumprem com o que lhes foi comunicado através de Sua palavra, a Biblia, sente-Se
honrado — e obrigado — em atender as suas suplicas. O homem oferece seu sacrificio, este é
recebido por Deus e Ele, entdo, se vé na honrosa obrigagdo de retribui-lo — com béncéos
sem medida. Portanto, Deus ndo precisa de tudo o que tem (pois tudo criou para 0 homem)
e 0 homem nunca tem tudo o que precisa. Mas Deus sé troca o que tem pelo Gnico produto
de que precisa: a fé dos homens [sendo que tal fé se expressa, de acordo com 0s postulados
da IURD, principalmente através dos sacrificios materiais/financeiros] (Silva, 2006b, no
prelo).

mais caras festas de candomblé, os custos chegam a 1500 dolares. No decd, que da ao adepto o titulo de
ebomi e o direito de iniciar novas pessoas, multiplica-se pelo menos por trés essa quantia. (2002:40 e 41)

144



Capitulo 3 — O transito religioso dos fiéis: suas caminhadas por igrejas e tendas

Neste capitulo, tentarei perceber como as pessoas com as quais dialoguei, para a
realizacdo desta pesquisa, estabeleceram suas trajetorias religiosas. 1sso significa perceber
quais suas origens — a religido “recebida” da familia —, a quais denominagfes estiveram
ligadas ao longo de suas vidas, e, finalmente, como ocorreu a chegada até a atual opcéo
religiosa. Para os objetivos desta pesquisa, tais respostas sao importantes para perceber
como as experiéncias pessoais afetam as interpretacdes dos sistemas religiosos em questao.
Em outras palavras: como um umbandista enxerga o fato de boa parte de sua familia,
outrora também integrante de sua religido, ter convertido-se ao evangelho? Ou, entdo, agora
que o fiel freqlienta a IURD, qual sua avaliacdo a respeito de seu antigo habito de
freqlientar tendas e terreiros para resolver problemas de ordem espiritual?

Um ponto importante: a medida que o fiel diversifica sua experiéncia religiosa, ele
ndo abandona os simbolos com os quais lidou no passado. Os pretos-velhos néo
desaparecem. O que o processo de ressignificacdo faz é recobri-los com uma nova camada
de sentidos. Isso significa que, nesse processo de “sedimentacdo simbdlica”, o escravo
idoso e sabio que passou a ser um espirito bondoso, passa a ser um demonio disfarcado de
alma bem-intencionada. Num sentido mais geral, 0 que comecaremos a perceber sdo 0s
simbolos produzidos nas religides afro-brasileiras — com destaque para a umbanda — sendo
carreados para dentro da IURD. E, nesse trénsito, o que era positivo tem seu sinal invertido
e passa a ser negativo. A seguir, vejamos como filhos-de-santo e fiéis enxergam tal

transformacéo.

145



3.1 Trajetorias religiosas

e As trajetdrias dos umbandistas

Inicialmente, gostaria de esclarecer que todas as pessoas que entrevistei, para
compreender o sistema religioso umbandista, possuem uma experiéncia razoavel no
mesmo. De todo modo, creio que 0 mais importante para esta pesquisa, no que diz respeito
ao periodo de vivéncia na religido, ndo é exatamente o sentido “quantitativo” do tempo e
sim, a partir da experiéncia dos entrevistados, a possibilidade de eles tornarem o sistema
religioso inteligivel para seu interlocutor. Nesse aspecto, 0s relatos presentes nessa pesquisa
sdo satisfatorios.

Pois bem, quanto ao inicio da trajetoria religiosa dos entrevistados, formaram-se
dois grandes grupos. Um que vinculava sua origem religiosa familiar a uma Unica religido e
outro que citava o duplo pertencimento. Entre aqueles que citaram apenas uma primeira
religido, a maior parte esteve vinculada a Igreja Catdlica. De todo modo, algumas —
pouquissimas — pessoas afirmaram estar na umbanda e no candomblé desde o nascimento.
Ja no grupo do duplo pertencimento, a maior parte afirmou que sua origem religiosa foi, ao
mesmo tempo, catdlica e umbandista (houve um U(nico caso em que a pessoa teria
comecado, a0 mesmo tempo, pelo kardecismo e a Igreja Catolica). E importante ressaltar
que o ponto de partida catolico, muito mais que um vinculo absolutamente organico a essa
religido, significa o habito familiar — que aparenta estar perdendo forca — de batizar o
recém-nascido nessa denominagé&o.

Isso posto, foi possivel observar uma seérie de ambiguidades das categorias de
classificacédo religiosa. Além da questdo do duplo pertencimento, hd o fato de que o termo
espirita converte-se numa categoria geral para todas as religides afro-brasileiras mais o
kardecismo, englobando, dessa forma, todo o campo religioso mediUnico. Assim, um
espirita pode ser tanto um integrante do kardecismo, quanto da umbanda ou do candomblé.

Além disso, por tudo que foi dito até aqui, nota-se que as fronteiras entre 0s

sistemas religiosos s@o0 muito fluidas e o duplo (ou multiplo) pertencimento é parte

146



integrante da experiéncia religiosa dos entrevistados e suas familias. Se, no passado, a
religido adotada seguia fielmente o padrdo da familia e as movimentacbes no campo
religioso eram restritas, atualmente, com a progressiva corrosdo da hegemonia catolica e a
grande diversificacdo das opcdes no campo religioso, parece haver muito maiores
possibilidades de dissidéncias.

A partir dessa constatacdo, seriam possiveis alguns questionamentos. Quando o
fluxo se da entre denominagdes ndo antagdnicas (umbanda e catolicismo, por exemplo) isso
ndo provoca rupturas familiares. No entanto, fica a pergunta: e quando ha antagonismos
(por exemplo, umbanda e neopentecostais), como isso ocorreria?

Embora este trabalho ndo permita respostas definitivas a essa pergunta, posso citar o
relato, até certo ponto surpreendente, de uma entrevistada (Rosangela). Sua mae, por toda a
vida, foi umbandista. Sua irma também integrou essa religido por um certo periodo e depois
se iniciou no candomblé (até esse ponto, trata-se da mesma trajetdria da entrevistada).
Atualmente, porém, a mée é fiel da IURD e a irmd freqlienta a Assembléia de Deus. A
entrevistada, por sua vez, continua freqientando a umbanda (além de, vez por outra,
participar de um toque de candomblé, ir a Igreja Catolica, frequentar reunides da Seicho No
le, assistir a programas evangélicos na televisdo...). Considerando as diferencas de
orientacdo religiosa, a convivéncia dessa familia poderia ser marcada por conflitos. Ela

garante que nao:

“Ali, depois, a minha irma, depois que ela separou, ela ficou meia perdida
no mundo. Ela procurou fugas diferentes pra vida dela, né? Que ela separou do
marido. Ela se entregou pra Deus, de uma certa forma e segue até hoje, ha mais de
20 anos que a minha irma é evangélica. E minha méae deve ser hoje... Simplesmente,
minha mae resolveu parar de vir aqui, foi na igreja, se sentiu bem e vai. Se precisar
fazer um bolo pro centro minha mée faz. Se precisar lavar minha roupa de centro
elas lavam... SO que nds temos um respeito, entendeu? Eu, dentro da minha casa, da
minha casa — eu ndo moro com elas hoje, eu moro com uma prima — se eu precisar
acender uma vela dentro da minha casa, mesmo elas estando 14, eu vou, acendo de
boa, tenho algumas imagens de santo — que eu ndo tenho muitas, mas tem — se a
minha irm& precisar limpar ela pée a mdo... Ndo é aquela coisa, sabe? Nao se
intromete na minha religido, nem eu na dela e ta tudo certo”.

J& quando perguntados a respeito da presenca de outros umbandistas na familia, a

maior parte afirmou que possuiam parentes na religido. No entanto, uma outra informacéo

147



chama a atencdo. Entre os que ndo possuiam parentes umbandistas, havia os casos de
familiares que, embora ndo participassem ativamente da religido, compareciam aos seus
rituais para receber um passe ou simplesmente para fazer uma visita. Dentre 0s que
possuiam parentes umbandistas também houve um caso em que a pessoa se referiu aqueles
gue comparecem a tenda esporadicamente. Esse ultimo caso é relatado por Susane, que
constréi uma analise interessante a esse respeito: ““como dizem, dizem que a umbanda é o
pronto-socorro de todas as outras. Entdo, é domingo na igreja, sexta-feira no terreiro”’’.
Ela estaria se referindo, portanto, as pessoas que ndo se declaram umbandistas mas que
procuram os terreiros para solugdes méagicas “emergenciais”.

Neste ponto, uma Ultima questdo importante reside no fato de que boa parte dos
entrevistados afirmou que, embora suas familias possuissem razoaveis contingentes
umbandistas, uma parcela razoavel deles (quando ndo a maior parte) converteu-se para
denominagdes evangelicas.

As trajetdrias religiosas dos umbandistas entrevistados ocorreram dentro do
chamado “campo mediunico” (religides afro-brasileiras e kardecismo) mais a Igreja
Catolica. O duplo pertencimento estaria presente tanto no ponto de partida da vida religiosa
dos entrevistados quanto em seu ponto de chegada. Isso significa que muitas dessas pessoas
afirmaram pertencer a mais de uma religido a partir de sua origem familiar e que,
atualmente, também integrariam mais de uma religido simultaneamente. Os casos mais
comuns sdo aqueles em que as pessoas afirmam serem, a um s6 tempo, umbandistas e
catélicas. Mas também pude observar uma entrevistada que afirmou participar tanto da
umbanda quanto do candomblé. Fica claro, portanto, que o transito e o duplo
pertencimento, nesse conjunto de religides, é bastante comum entre os umbandistas.

No entanto, pude observar certas experiéncias particulares que fogem a esse
esquema basico de circulagdo religiosa. Em um caso, uma entrevistada (Tia Jane, a mée-
pequena da Estrela do Oriente) costumava fazer visitas a uma igreja Presbiteriana junto
com sua sogra. Rosangela, por sua vez, tinha por habito freqlientar a Seicho No le. Ao que
parece, hd uma aplicacdo bastante pratica para a fala, sempre presente nesse sistema
religioso, de que ““a umbanda néo te proibe nada”. Pelo que pude observar, essa liberdade,

no que diz respeito ao transito religioso, parece ser observada fielmente. Ela é um valor

" Como se pode notar, tal afirmaco inspirou o titulo deste trabalho.

148



para os adeptos da umbanda: essa religido parece fundamentar sua auto-imagem, quanto a
essa questdo especifica, sobre um ideal de toleréncia de opcdo e circulacdo no campo
religioso. Assim, as possibilidades para a absor¢do de simbolos e praticas de outros
sistemas parecem ampliar-se muito. O umbandista, dessa forma, poderia participar das
missas catdlicas, dos cultos evangélicos, de praticas esotéricas diversas, festas do
candomblé, poderia consultar a astrologia... E, a cada nova experiéncia, uma nova aquisi¢éo
para seu variado estoque simbolico.

E importante destacar a influéncia da familia para a chegada das pessoas & umbanda
(e ao “espiritismo” de forma geral) — ela aparece de forma marcante nos depoimentos que
coletei. Mais interessantes, no entanto, sdo as explicagdes que mobilizam os simbolos que
compdem a propria religido. Em alguns casos, as narrativas dos entrevistados relatam certos
“chamados mediunicos”. Nessas situacdes, a aproximacdo com a umbanda teria ocorrido
gradualmente (da assisténcia para as giras). O qué, alias, parece se enquadrar no esquema
de conversdo gradual presente nesse sistema. Ndo ha uma ruptura, um marco fundamental
a partir do qual a pessoa se afirma como umbandista. Ela vai engajando-se gradativamente:
conhece a tenda, passa a visitar, faz algumas consultas, colabora com as festas... Aquele
cenario vai tornando-se familiar e a pessoa passa a compreender a dinamica da religido,
seus simbolos passam a fazer-lhe sentido. Quando ela menos espera, a interacdo com as
palmas e os atabaques acaba por despertar-lhe os calafrios do transe. De acordo com a
explicacdo nativa, alguma entidade deseja utilizar a pessoa como “aparelho” para a
prestacdo do trabalho espiritual caritativo. Pensando como Lévi-Strauss, poderiamos dizer
que, para algumas pessoas, uma crenca’® profunda, nesse sistema religioso, chega
acompanhada dos primeiros sintomas do transe.

Bem, para maior clareza, vejamos um exemplo de conversao que foi influenciada
por esse “chamado”. Susane afirmou que, desde sua infancia, costumava conversar com
espiritos de pessoas. Também tinha muitas premonic¢des. Em determinado momento de sua
vida, foi levada por uma amiga para o kardecismo. Achou que, nessa religido, “faltava
alguma coisa” e “era tudo muito escondido”. Apds essa experiéncia, foi levada até a

umbanda por um tio. Primeiro foi conhecer e, depois, consultar-se. Passou a frequentar de

"8 A esse respeito, consultar Lévi-Strauss, Antropologia estrutural 1 (1973) — os capitulos: “O feiticeiro e sua
magia” e “A eficacia simbolica” (pp. 193-236).

149



forma cada vez mais assidua. Até que recebeu um “chamado” e decidiu se engajar de vez
(passou a trabalhar mediunicamente). Esse “chamado”, de forma prética, resumiu-se ao fato
de sentir os primeiros sintomas do transe: tontura, desorientacao, mal-estar, medo, etc.

Pensando a partir dos rituais presentes no candomblé — camarinha (periodo de
segregacdo do fiel), raspagem da cabeca, sacrificios de animais, etc. —, fica muito dificil
tratar de uma iniciagdo na umbanda. A partir da manifestagédo da mediunidade, as pessoas
simplesmente passariam a participar das giras. Assim sendo, a iniciacdo confundir-se-ia
com o préprio inicio do desenvolvimento mediunico. Ainda que, em alguns casos, entre 0s
entrevistados, tenham ocorrido batismos e outras atividades preparatdrias — aulas;
aprendizado das regras e preceitos para a atividade medilnica (no caso, evitar alcool,
comidas pesadas e relagdes sexuais antes da mesma); realizacdo de oferendas, etc. — fica
claro que ndo h& nenhuma exigéncia marcante com relagdo a uma iniciacdo. Mesmo essas
praticas que acabo de relatar ndo precisariam ser realizadas antes da pessoa adentrar a
umbanda. Elas vdo ocorrer de forma concomitante com o desenvolvimento medidnico.
Dessa forma, podemos dizer que, muitas vezes, bastou a pessoa manifestar seu dom
mediunico — ou a vontade de tornar-se ogd ou cambono — para entrar para a umbanda. O
aprendizado ocorreria, entdo, através do convivio e observagdo na tenda. A esse respeito,
também é importante notar a enfatica negacdo de uma iniciacdo nos moldes do candomblé
— evidentemente, trata-se de marcar diferencas com uma religido vizinha no campo afro-
brasileiro.

Vejamos, rapidamente, a definicdo do transe meditnico. Ele seria o fenébmeno pelo
qual um espirito, orixa ou entidade tomaria o corpo de uma pessoa. Entre os entrevistados
que ja viveram tal experiéncia, a maior parte possuiria um padrdo de transe inconsciente.
Um grupo minoritario seria semiconsciente. Entre os semiconscientes, predominam pessoas
oriundas do kardecismo — que integram uma vertente mais “intelectualizada” da umbanda.
Seu discurso € o de valorizagdo da mediunidade semiconsciente — ora pelo fato de ela
permitir maior vigilancia sobre pedidos pouco adequados, ora porque a mediunidade
inconsciente seria, de fato, mais rara. De acordo com Susane, 0s umbandistas que estdo ha
mais tempo na religido, os mais velhos, tenderiam a ser inconscientes, enquanto os mais

jovens seriam todos semiconscientes.

150



Ja os entrevistados que possuem um padrdo de transe inconsciente ndo tiveram
passagens pelo kardecismo. A maior parte dos que estdo nessa categoria passou, de algum
modo, pelo candomblé. Nesse grupo é possivel notar justamente o inverso do anterior: ha a
valorizacdo de uma mediunidade totalmente inconsciente. A inconsciéncia significaria o
ponto final de um processo de evolucdo da mediunidade — que comecaria, invariavelmente,
com transes semiconscientes.

Seguindo adiante, é incrivel a quantidade de entidades que um médium da umbanda
poderia incorporar. Rosa, por exemplo, disse que chegou a trabalhar com 45. Pois bem,
como j& foi dito, o conjunto das entidades com as quais um médium trabalha forma a sua
coroa. Para que a pessoa venha a recebé-las e passe a emprestar seu corpo para a pratica de
caridade, ndo existe uma regra determinada nem limites claros. A pessoa pode incorporar,
pela primeira vez, uma cigana ou um marinheiro ou um preto-velho e depois ir juntando
diferentes entidades a sua coroa. Nessa trajetoria, pode eventualmente receber um orixa:
lansd, Omulu, lemanja, etc. Nunca Oxald, pois seria o equivalente a receber Jesus Cristo ou
Deus. Em resumo, o mais evidente no que diz respeito a construcdo da coroa de entidades
dos umbandistas €, justamente, uma certa falta de padrGes e regras. Mesmo para a
determinacdo de um pai celestial para o filho-de-santo ndo h& normas claras. Ele pode ser
apontado a partir do diagnéstico de uma entidade; do jogo de blzios de seu pai-de-santo —
qguando este teve passagem pelo candomblé —; do jogo de um pai-de-santo do préprio
candomblé; pela leitura que a comunidade e o préprio filho-de-santo fazem de seu
comportamento e existe a possibilidade, inclusive, de ele nunca vir a ser determinado com
um maior grau de certeza.

Essa “auséncia” umbandista marca um importante ponto de contraste com o
candomblé. De acordo com Goldman (1987)"°, que constréi um modelo de, em seus
termos, possessdo e construcdo da pessoa a partir da etnografia de um terreiro de
candomblé angola, o nimero de entes espirituais com 0s quais o0 integrante desse sistema
religioso ird lidar serd& muito mais limitado. Ao longo se sua vivéncia nessa religido, a
pessoa recebera sete orixas, representando seu “carrego” ou “enredo de santo”. Apos a

iniciacdo ela ira receber o primeiro, o dono de sua cabeca, e seu eré. O eré é uma qualidade

¥ Goldman, Marcio. “A construcdo ritual da pessoa: a possessdo no Candomblé” in: Moura, C. E. (org.).
Candomblé, desvendando identidades. S&o Paulo, EMW Editores, 1987.

151



infantil do orixa que atua como seu intérprete: [tal definigdo] é atribuida tendo em vista que
0 ““orixa nao fala” usando, quando deseja transmitir alguma mensagem, o eré que é uma
entidade “faladora e brincalhona™ (id.:37). Na obrigacdo de um ano ap0s a iniciagéo, o
filho-de-santo ira assentar seu segundo orixa mais seu exu e seu egum. Tal exu pertence, na
qualidade de escravo, ao orixa que € dono da cabeca do filho-de-santo. J& o egum-de-
santo®® é uma alma que nunca esteve encarnada e que ndo pode ser assimilada: é a alma
da pessoa, propriamente dita (conhecida por Eleda ou Emi, sopro vital que anima o corpo)
(id.). Nas obrigacOes seguintes, de trés, cinco, sete, catorze e vinte e um anos, o filho-de-
santo ira assentar seus cinco orixas restantes, completando, assim, com sete orixas, um eré,
um egum e um exu, seu enredo de santo. E importante lembrar que todos os orixas do filho-
de-santo séo determinados atraves do jogo de buzios de seu pai ou mée-de-santo. Como se
pode notar, esse rigido esquema contrasta, e muito, com a formagdo um tanto aleatéria da

coroa umbandista.

e Astrajetorias dos fiéis da IURD

Embora a IURD seja vista, muitas vezes, como uma prestadora de servicos magicos
que ndo consegue prender por muito tempo seus frequentadores, os relatos que coletei para
esta pesquisa apontam em sentido contrario. O tempo de participa¢do na denominacéo, por
parte dos entrevistados, variou entre 3 e 10 anos. Algo muito diferente da idéia de um fiel
que vai até a igreja para receber um descarrego e, depois, nunca mais retorna. Além disso,
ja é possivel notar alguns jovens que foram praticamente socializados no universo da
religido através da IURD. Duas entrevistadas — Fabiana (17 anos) e Pamela (16) — integram
a igreja ha 9 e 10 anos, respectivamente. Ao que parece, muito em breve, a denominacéao
estara convivendo com uma geracgéo de fiéis que nasceu “dentro” de seus templos. Pessoas
que adotardo a IURD como religido porque ela era a religido de seus pais.

Quanto ao inicio da trajetoria religiosa dos entrevistados, praticamente todos
tiveram, como primeira denominacdo, a Igreja Catdlica. Trata-se da religido herdada de

seus nucleos familiares. Mas boa parte deles fez questdo de frisar, também, que eram

8 O egum-de-santo é diferente dos eguns em geral, que sdo as almas dos mortos que ficam perambulando
pela Terra.

152



catélicos “ndo-praticantes”. Creio que ndo seria grande exagero afirmar que, na pratica,
trata-se de observar, em escala microscopica, como esta ocorrendo a corrosdo da
hegemonia catdlica no Brasil. E possivel notar duas coisas. Primeiro, como familias
inteiras, que, num passado ndo tdo distante, declaravam-se catdlicas estdo, atualmente,
“perdendo” integrantes para outras denominagdes religiosas. Sendo que estas s&o,
majoritariamente, integrantes do campo evangélico. Em segundo lugar, a preponderancia
catdlica foi tdo profunda em nossa sociedade, que criou a figura do “ndo-praticante”. A
pessoa considerava-se naturalmente pertencente a essa religido. Sem nenhum
comprometimento ritual maior que o de participar de algumas (poucas) missas ao longo do
ano. No entanto, hd& uma mudanga profunda quando o fiel passa a integrar uma
denominacdo como a IURD: a exigéncia de participagcdo é muito maior.

Durante esse periodo de “catolicismo nédo-praticante”, algo comum €é a procura de
solugBes magicas naquilo que os fiéis classificam de “espiritismo”. Essa categoria diria
respeito as religides afro-brasileiras de uma forma geral e, vez por outra, ao kardecismo.
N&o haveria, nesse caso, ao contrario dos umbandistas, o duplo pertencimento. Os fiéis da
IURD afirmam que, embora catolicos, costumavam buscar a “macumba”. Ao que parece, a
tenda e o terreiro eram capazes de fornecer certo complemento magico que faltava ao
catolicismo. Nao que ele esteja ausente, mas a magia catolica, altamente moralizada e
dependente da intervencdo dos santos — perdidos em sua distancia celestial —, ndo me
parece muito capaz de competir com as opcOes fornecidas pelas religides afro-brasileiras.
Afinal, ainda que S&o Judas Tadeu atenda a causas impossiveis, ele ndo dispde de oraculos
para prever o futuro, ndo aceita pedidos que beiram a imoralidade e, muito importante, ndo
incorpora em uma pessoa para interagir com aquele que busca seu auxilio. Nesse ponto,
parece-me que o ataque iurdiano as religides afro-brasileiras conecta-se a disputa de campo
religioso com a Igreja Catdlica. Ao atacar tendas e terreiros, a IURD retira deles tanto os
filhos-de-santo quanto os eventuais clientes catolicos.

Esses clientes sdo atraidos por mais algumas caracteristicas presentes nessa
denominacdo neopentecostal. Nela, serd possivel encontrar um farto instrumental magico
que é valorizado na medida em que sua manipulacdo ocorre em nome de Jesus. O fiel ndo
precisa mais se preocupar com o fato de estar tratando com seres que, possivelmente, vivem

ao lado do Diabo (caso de exus e pombagiras). Além disso, se, de um lado, os pedidos que

153



beiram o imoral véo ser postos de lado, por outro, a Teologia da Prosperidade garante o
direito divino do fiel de ter uma vida abundante. E essa abundancia ndo diz respeito apenas
a saude e ao conforto material. No que tange a IURD, a vida afetiva do individuo também é
considerada. Na “Terapia do amor”, uma pessoa pode afastar os demdénios que a impedem
de encontrar um(a) namorado(a) ou, entdo, € possivel expulsar os encostos que “esfriaram”
um casamento, afastando marido e mulher. Nesse ultimo caso, nas reunides da IURD, os
pastores fazem referéncias bastante explicitas quanto a vida sexual dos casais. Quando o
sacerdote desconfia, por exemplo, que uma mulher endemoninhada tem um problema em
seu casamento, é comum que ele pergunte, ao encosto, durante o exorcismo: ““ha quanto
tempo que o marido dela ndo a procura [para relagdes sexuais]?”

Assim, por que ndo buscar a manipulacdo magica que ocorre em nome de Jesus e
que ndo nega o direito as realizacBes materiais e afetivas? Teriamos, assim, uma magia
moral que nega a necessidade do sofrimento em Terra e permite a busca do amor (inclusive
em sua parcela sexual). Para que pactuar com um exu ou uma pombagira se, através do
Espirito Santo, posso afastar os encostos que me impedem de ter um bom salario e de
conseguir uma namorada? Dessa forma, ao demonizar o campo religioso afro-brasileiro, a
IURD também atinge a Igreja Catdlica. O complemento magico que os catolicos buscavam
na tenda e no terreiro passa a ser algo demoniaco®. A propria idolatria catélica seria
condenavel... Manipulando esses simbolos de forma muito sofisticada, a IURD consegue, a
um sO tempo, converter os integrantes das religibes afro-brasileiras e contribuir para a
erosdo da hegemonia catdlica no Brasil.

A padronizacdo das respostas dos entrevistados, no que diz respeito as suas
trajetdrias religiosas, permitiu-nos a elaboragdo de um quadro com um modelo de trajetéria

geral. Nele, sera possivel notar:

81 (...) Fico surpreso ao ver pessoas que inclusive freqiientaram igrejas catdlicas, e eram outrora
consagradas, tementes a Deus, sendo obedientes aos mandamentos cristdos, e agora estdo nas garras de
satands._Tudo porgue na hora de um “aperto” qualqguer se agarraram na primeira coisa que apareceu,
esquecendo-se da fé em Deus e procurando com o diabo uma solugéo.

(...) Quando Jesus teve fome, imediatamente apareceu satanas, tentando-O para transformar as
pedras em pdes. Hoje também acontece a mesma coisa: quando temos problemas, satanas se apresenta
imediatamente e supostamente se coloca a nossa disposi¢cdo para resolvé-los.

E ai que entra a Umbanda, Quimbanda, Candomblé e as religides e préaticas espiritas de um modo
geral, que sdo 0s principais canais de atuacdo dos demdnios, principalmente em nossa péatria. (Macedo,
1996:101 e 102 — grifos meus)

154



- 0 ponto de partida pelo batismo catdlico,

- apassagem pelos diversos “espiritismos”,

- um ponto de ruptura com o passado de catdlico freqientador de tendas e

terreiros a partir do momento que a pessoa passa a integrar o campo religioso

evangélico,

- amigracdo das pequenas para as grandes denominagdes evangélicas. De acordo

com os entrevistados, uma denominacdo de grande porte, como a IURD,

normalmente atua como um pélo de atracao dos fiéis das igrejas menores.

Modelo de trajetoria religiosa do fiel da IURD

Igreja Catdlica
(batismo, religido da
familia) =

Passagens, como consulente, pelos
"Espiritismos” (principalmente,
umbanda e candomblé) [Neste

ponto, a pessoa ainda considera,
como sua religido, a catélica. Ela vai
até os terreiros e centros em busca
dos servicos magicos que essas
vertentes religiosas podem fornecer]
=

Igrejas Evangélicas e Protestantes
(Assembléia de Deus, Igreja Batista,
Igreja Preshiteriana, Igreja Pentecostal da
Biblia do Brasil, etc.) [Aqui, h& um ponto
de ruptura. Ao converter-se ao
evangelho, a pessoa rompe com o
catolicismo e com a possibilidade de
utilizagdo dos servigos magicos dos
“espiritismos”. Muitas vezes, as
denominacdes evangélicas ja possuem
seu prdprio repertério magico para
oferecer aos fiéis] =

Igreja
Universal do
Reino de
Deus

Nesse periodo o fiel se declara “catolico ndo-praticante"=

Nessa fase, o fiel passa a se afirmar como evangélico

De forma geral, meus interlocutores ndo estavam isolados em seus nucleos

familiares. Praticamente todos eles tinham ao menos mais um integrante da IURD em suas

familias. O que chama mais a atencdo, no entanto, é que, a partir da conversdao de uma

pessoa, ela atuarda como uma “cabeca-de-ponte” da denominacgdo no interior de seu nucleo

familiar. 1sso quer dizer que ela trabalhara pela conversao de seus parentes mais proximos.

Muitos séo os relatos de fiéis que conseguiram levar toda a sua familia para a IURD.

Passemos a conversdo propriamente dita. Abordarei essa questdo em duas partes.

Em primeiro lugar, o que, exatamente, motivou a pessoa a procurar a [IURD e, em seguida,

qual foi 0 meio utilizado por ela para chegar até a denominacéo.

Assim, no que diz respeito as motivacdes, a maior parte dos interlocutores

respondeu citando uma multiplicidade de razGes (problemas) para chegar até a IURD. Os

mais citados foram: problemas de salde, questdes financeiras e dificuldades referentes a

155




desagregacdo familiar. Alguns outros motivos apresentados também merecem destaque:
alcoolismo; “vazio interior”; o fato da IURD ser a igreja evangélica mais préxima da casa
do entrevistado; a vontade de “vencer” na vida; e, voltando ao que abordei ha pouco,
também temos a progressiva conversdo de toda a familia, até que o processo atinge o
interlocutor. Um ultimo caso, no entanto, chama a atengdo. Ele parece resumir todos os
problemas que, normalmente, acometem as pessoas antes de sua chegada a IURD. O
obreiro Wilians citou uma série de males dos quais teria sido curado apds sua conversao:
bissexualismo, depressdo, magoa do pai, uma vida desregrada (““zoeira, balada e festa”); e,
além disso, o fato de ouvir vozes e enxergar vultos. Temos ai, portanto, toda sorte de
atuacGes demoniacas: aquelas que se manifestam em “desvios” sexuais, problemas
psicologicos, crises familiares, manifestacGes espirituais malignas, etc.

Nunca é demais frisar: para cada problema que aflige o (futuro) fiel, h4& um
demdnio/encosto responsavel. Todos os problemas citados anteriormente teriam, portanto,
como motivacdo Ultima, a atuacdo desses seres. O que estabelece uma ponte entre os
problemas que levam as pessoas a conversdao e sua necessidade de libertacdo espiritual,
através do exorcismo desses demonios. E importante lembrar que o proprio bispo Macedo

estabelece uma lista de sintomas da possessdao demoniaca:

Afirmo categoricamente que todas as pessoas possessas tém alguma
enfermidade, doenga ou dor. Ao ““descansarem’ nos corpos das pessoas, 0S
espiritos demoniacos contamina-os, fazendo com que o sofrimento fisico tome conta
da pessoa. Existem algumas doengas que caracterizam a possessdo. Durante os
anos do meu ministério, tenho notado que 0s sintomas Sd&o sempre 0S MeSMOS.
Segue abaixo uma lista de dez sinais de possessao:

1 — Nervosismo

2 — Dores de cabeca constantes

3 — Insbnia

4 — Medo

5 — Desmaios ou ataques

6 — Desejo de suicidio

7 — Doencas que os médicos ndo descobrem as causas

8 — VisOes de vultos ou audigdo de vozes

9 — Vicios

10 — Depressao (Macedo, 1996:65)

Considerando o que me foi dito nas entrevistas, um ultimo sintoma marcante que

poderia ser adicionado a essa lista seria qualquer comportamento sexual considerado

156



“desviante” pelas doutrinas da IURD. Assim, homossexuais, bissexuais e transexuais
seriam, todos eles, vitimas de possessao demoniaca.

Passemos aos meios que permitiram a chegada de meus interlocutores a IURD. A
maior parte deles converteu-se através de familiares que freqlientavam a igreja. Uma outra
explicacdo, no entanto, chama mais a atencdo — na medida em que mobiliza mais
ativamente os simbolos da denominagdo. Trata-se das pessoas que ndo sabem ao certo
como chegaram até a igreja pela primeira vez. De alguma forma, num momento de
desorientacdo e desespero extremos, elas se dirigiram até um templo e, quando perceberam,
estavam participando de um culto. A explicagéo, fornecida pelo sistema religioso, para tal
fato, é a de que essas pessoas teriam sido guiadas até la de uma forma sobrenatural (por
Deus, o Espirito Santo ou Jesus Cristo). Vejamos o depoimento de uma entrevistada

(Ivone) que teria passado por essa situacao:

“E que nem eu te falei. Eu, quando eu me vi, eu tava dentro da Igreja. Se
vocé me pedir uma explicagdo, [sobre] como que eu fui parar dentro da Igreja, eu
ndo sei. Quando eu acordei, que eu dei por mim, eu tava sentada no ultimo banco
da Igreja... E o pastor... E ainda eu falei moleque, porque tinha um pastor de 18
anos pregando no altar. Quando eu olhei pr’aguele moleque eu falei “‘eu ainda vim
escutar um moleque falar, da idade do meu filho!’, sabe? [Entrevistador: Mas
falava bem?] I: Falava. Falava bem. E falava tudo que tava acontecendo com a
minha vida. Foi quando eu tentei me matar e matar meus filhos, que eu entrei
dentro da Igreja. Que eu ndo sei como eu entrel, [SO] sei que, quando eu acordei, eu
tava la sentada dentro da Igreja™.

O evangelismo de massa praticado pela IURD, através da televisdo® e do radio,
também mostra resultados. Um entrevistado afirmou que resolveu procurar a igreja apos
assistir a sua programacdo na TV. Outro, que foi levado por familiares, relatou que sua
mde, a primeira pessoa da familia a freqiientar a denominacéo, foi até a igreja apos ouvir
um programa de radio da mesma.

Dessa forma, enquanto no campo das motivacgdes, teriamos a atuagdo do mal na vida
das pessoas, 0s meios que haveriam propiciado sua chegada até a IURD seriam associados
as intervencOes sobrenaturais de Deus, Jesus Cristo e do Espirito Santo. Ninguém chega até

82 para uma discussdo voltada especificamente para a questio do evangelizacdo através da televisdo, numa
comparacdo entre a IURD e a Igreja Internacional da Graca de Deus, ver Fonseca (2003): “Fé na tela —
caracteristicas e &nfases de duas estratégias evangélicas na televisao”.

157



a denominacdo por acaso. Quando uma pessoa precisa ir até ela pela primeira vez, hd uma

“forca sobrenatural” a guia-la. Vejamos o quadro a seguir:

Como e porgué as pessoas procuram a IURD

Motivacdes Meios Finalidades
Problemas ocasionados Deus, Jesus Cristo e o Espirito Santo atuando, A superacéo desses
pela atuagdo do mal (Diabo | sobrenaturalmente, nas vidas dos futuros fiéise | problemas, uma prote¢éo
e demdnios) na vida das guiando-os até a IURD. (E claro que essa eficaz contra a atuacgao
pessoas: alcoolismo, brigas | atuacdo sobrenatural conta com a ajuda, muitas | espiritual do mal, a busca
em familia, doencas, vezes, da televisdo, do rédio, das publicagfes da | de uma vida prospera e um
faléncias, etc. IURD e até de familiares ja convertidos). reencontro com Deus.

Considerando que os futuros fiéis da IURD procuram expulsar o mal de suas vidas —
e que esse mal é de ordem espiritual (um demdnio) —, tentemos explicar, agora, 0 que &,
exatamente, a manifestacdo de um encosto.

Ela pode ser definida pelo ato da pessoa incorporar um demdnio que esta lhe
acompanhando e, portanto, prejudicando-lhe. A manifestacdo integraria 0 processo de
libertacdo espiritual. E o0 primeiro passo desse processo, ap0s a chegada a igreja, &,
justamente, a expulsdo dos demonios. Para que isso ocorra, é necessario que o fiel se
disponha a abrir o coracgao: isso significa que ele ira até uma reunido da IURD disposto a
manifestar tudo de ruim que nele habita e, assim, expor aquele encosto que 0 esta
prejudicando. Muitas vezes, porém, as pessoas evitariam a manifestacdo por vergonha ou
medo de se exporem a comunidade religiosa. No tocante a esse ritual, também é respeitada
uma regra fundamental da IURD: a busca de uma justificativa biblica para sua realizacao.

Ela estd no evangelho de Marcos:

Finalmente, apareceu Jesus aos onze, quando estavam a mesa, e censurou-
Ihes a incredulidade e dureza de coracgdo, porque ndo deram crédito aos que o
tinham visto ja ressuscitado.

E disse-lhes: Ide por todo o mundo e pregai o evangelho a toda criatura.

Quem crer e for batizado sera salvo; quem, porém, ndo crer sera
condenado.

Estes sinais hdo de acompanhar aqueles que créem: em meu nome,
expelirdo demdnios; falardo novas linguas;

pegardo em serpentes; e, se alguma coisa mortifera beberem, ndo lhes fara
mal; se impuserem a méo sobre enfermos, eles ficardo curados. (16.14-18, grifos
meus)

158




As pessoas, quando manifestadas por exus (que, junto das pombagiras, representam
a esmagadora maioria das entidades que se manifestam nos templos), seguem um
determinado padrdo corporal. Ficam com o corpo dobrado para a frente, com o tronco
curvado. As maos ficam nas costas, dobradas, formando garras. Sdo comuns gestos
agressivos e ataques aos pastores e obreiros. A cabega fica sempre baixa, como se
quisessem esconder o rosto. A voz é das mais cavernosas. Muitas vezes, sdo emitidos gritos
histéricos. E seus semblantes demonstram sentimentos que parecem passar pela raiva e a
dor. E comum que as pessoas, antes de manifestarem os demonios, tenham reacdes tais
como suor e tremedeira. A Unica entrevistada que afirmou ja ter manifestado um encosto
disse que sentiu a cabeca “rodando”, tonturas e a vontade de agredir o pastor: ““vocé sente
raiva das pessoas que estdo orando por vocé, vocé sente que elas sdo seus inimigos”
(Eliane). A atuacdo dos obreiros e pastores, alias, inicia-se antes do ritual de exorcismo em

si. Eles facilitam a manifestacdo desses espiritos:

(...) Enquanto os fiéis, de olhos fechados e em pé, oram repetindo a oragdo
proferida pelo pastor, os obreiros caminham pelo templo, orando e olhando
fixamente para cada um dos presentes, em busca de deménios escondidos. Diante
de qualquer indicio, como um pequeno tremor do corpo, lagrimas, desconforto
fisico, mal-estar, o obreiro avanca sobre o fiel, segura sua nuca, impde uma das
maos sobre sua cabeca, muitas vezes girando-a freneticamente para os lados e para
tras (tirando-lhe o equilibrio, o que, ao lado da privacdo do sentido da visdo,
contribui para a possessao), e esbraveja ao pé de seu ouvido para que o demdnio se
manifeste. (Mariano, 1999:130)

Enquanto nas tendas e terreiros os encostos seriam bem recebidos e teriam todos 0s
seus pedidos atendidos, na IURD quando ““eles vao pedir pinga [e] cigarro, o pastor unge
geralmente o dedo e pBe na boca deles (...). Ai eles ddo os gritos deles” (Ivone). Além
disso, no espiritismo, 0 encosto manifestar-se-ia livre para atuar e, na IURD, “manso” e
“amarrado”. Creio que, no final das contas, a declaracdo de Otavio resumiria 0 pensamento

dos fiéis:

“Aquele espirito que manifesta na pessoa, 14 no centro, dizendo ser
bonzinho, aquele mesmo espirito, quando manifesta 1a [no templo], ele manifesta
como um demo6nio mesmo, como um espirito do mal. Que ele se manifesta falando:
‘eu t6 enganando ela la!’””

159



Esse ponto € sempre abordado nas pregacdes, publicacdes e programas televisivos
da denominacdo. As entidades e orixas, enquanto espiritos, de fato, existem. Mas a sua
“verdadeira” natureza ndo é aquela manifestada nos espacos das religides afro-brasileiras.
Mais uma vez, trata-se de deménios dispostos a tudo para ludibriar aqueles que buscam seu

auxilio:

Na nossa igreja temos centenas de ex-pais-de-santo e ex-maes-de-santo, 0S
quais foram enganados pelos espiritos malignos durante anos a fio. Depois de
assistirem a uma de nossas reunides, motivados pelos programas de radio ou
televisdo, ou levados por alguém que ja freqlentava nossos cultos, se
transformaram em novas criaturas. Verificaram que os orixas, caboclos e guias,
aos quais devotavam tdo grande estima, ndo possuiam nenhum poder em relagdo
aquele que esta com Cristo.

Decepcionaram-se ao constatar que 0s mais fortes ““protetores” com guem
contavam ndo passavam de demdnios, 0s quais na igreja, caiam de joelhos e
obedeciam as ordens do dirigente da reunido.

Impressionaram-se_ao ouvir 0s préprios orixas e caboclos confessarem
diante da multiddo que ndo passam de deménios, cuja missdo é enganar, arrasar e
destruir seus *““cavalos”. (Macedo, 1996:26 — grifos meus)

Quanto ao estado de consciéncia experimentado por aqueles que passam pela
manifestacdo, é necessario fazer uma ressalva. Entre os entrevistados, apenas um ja
incorporou um encosto. Dessa forma, os resultados dessa pergunta levam em conta,
majoritariamente, a observacdo dos interlocutores com relagdo aquelas pessoas que
manifestaram encostos. Isso posto, as respostas variaram entre a afirmacdo da total
inconsciéncia e a semiconsciéncia. No caso da entrevistada que vivenciou tal experiéncia, a

manifestacdo do encosto foi semiconsciente. Vejamos sua descri¢do da situacao:

“(...) vocé s nao consegue coordenar o seu corpo. Se vocé falar ‘eu vou dar
um passo até ali’, vocé ndo consegue, parece que tem uma coisa que faz vocé fazer
‘aqueles’ gestos, vocé fica tonta... E mais ou menos isso que eu senti. Mas eu
lembro como eu senti: fiquei tonta, cabeca rodava, eu tinha vontade de ‘socar’ o
pastor, sentia muita raiva dele”.

Entre os entrevistados que nunca manifestaram encostos, alguns disseram nunca ter
sentido nada de anormal nos cultos e outros afirmaram que j& haviam “passado mal” na

igreja. A categoria “passar mal” merece alguns comentarios. A obreira Lilian afirmou que,

160



em certa ocasido, quase desmaiou. Ja o obreiro Wilians, disse que ‘““‘suava, dava tremedeira,
0 coracdo acelerava”. O proprio pesquisador, muitas vezes, sentiu-se zonzo, com 0
raciocinio confuso e temeu que pudesse entrar em transe. O fato é que — conforme pode ser
visto nos relatos que elaborei sobre a Sessdo de Descarrego, a Reunido de Libertacdo e o
Vale do Sal —, a IURD elabora um cenério muito propicio para que as pessoas manifestem
Seus encostos.

A manifestacdo e a posterior expulsdo dos demdnios, no entanto, nao significam que
0 processo de libertacdo esteja completo. Lilian comentou que a expulsdo dos encostos
pode trazer riscos a pessoa caso, posteriormente, ela ndo persevere em sua fé — na
linguagem da IURD, caso o fiel ndo “pegue firme na fé”. Apds a expulsao é necessario que
0 espaco anteriormente ocupado pelo espirito imundo venha a ser preenchido pela presenca
do Espirito Santo. Conforme foi dito por um pastor, numa reunido em que compareci, é
preciso “fechar o corpo com Jesus™. Caso contrario, aquele deménio que foi expulso e
vagou por locais ermos pode retornar até aquele corpo e, encontrando a “casa limpa”, pode
trazer consigo mais sete companheiros. Tal argumentacdo parece funcionar, entdo, como

um mecanismo para que a pessoa venha a se fixar a [IURD. De acordo com a Biblia:

Quando o espirito imundo sai do homem, anda por lugares aridos
procurando repouso, porém nao encontra.

Por isso, diz: Voltarei para minha casa donde sai. E, tendo voltado, a
encontra vazia, varrida e ornamentada.

Entdo, vai e leva consigo outros sete espiritos, piores do que ele, e,
entrando, habitam ali; e o Gltimo estado daquele homem torna-se pior do que o
primeiro. Assim também acontecera a esta geracao perversa. (Mateus 12.43-45)

O ritual de “fechar o corpo com Jesus” é uma clara releitura do “fechamento de
corpo” presente nas religides afro-brasileiras. Na visdo da IURD, este seria um ritual
macabro. Em vez de a pessoa fechar seu corpo contra agressdes misticas (demandas) vindas
de outrem, ela estaria alojando, em seu interior, os demonios (orixas, entidades e guias) que
afirmam protegé-la. Ela teria, nesse caso, em si mesma, uma fonte de permanente geracao
de maleficios. Durante uma Sessdo do Vale do Sal, ouvi o pastor elaborar uma pregacéo
nesse sentido. Ele afirmou que, na IURD, as pessoas poderiam fechar o seu corpo com o
Espirito Santo. Os fiéis, dessa forma, seriam habitados pelo Espirito Santo de Deus. Nas

palavras do bispo Macedo:

161



“Fechar o corpo” é uma cerimonia na qual o homem da lugar em sua vida
aos mais terriveis e perigosos demdnios, que prometem protegé-lo de todas as
coisas ruins ou indesejaveis. Creio mesmo que tais pessoas tém o corpo fechado,
mas pelo fato dos demonios que nelas habitam ndo permitirem a acdo de outros.
Alias, os que participam dessas praticas espiritas, sabem que muitas vezes existe
uma verdadeira batalha entre os demonios pela “cabe¢a” de uma pessoa.
(1996:112)

Mas, entdo, quais seriam 0s meios desses demonios chegarem até suas vitimas?
Vejamos algumas possibilidades. O encosto poderia estar com a pessoa desde que ela
nasceu. Nesse caso, seus pais poderiam ter sido freqiientadores assiduos de terreiros ou sua
mée poderia ter sido vitima de trabalhos enquanto estava gravida. Enfim, existiria a
possibilidade da origem do encosto ser hereditaria. Outra explicacdo seria a de que a
propria pessoa poderia ter sido vitima de trabalhos de “macumba”. Ela também poderia
estar a manifestar um encosto com o qual trabalhava ou se consultava no espiritismo. Além
disso, até a inveja e 0 0dio que outras pessoas sentiriam por nos poderiam provocar a
atuacdo de demonios. Finalmente, os encostos poderiam ser “transmitidos” por pessoas
endemoninhadas: ha pessoas que sdo tdo “carregadas” de deménios que em um simples
contato com outras, transmitem influéncias demoniacas (id.:47).

De todo modo, deve ficar claro que a manifestacdo nao é absolutamente obrigatoria

para que as pessoas venham a se libertar espiritualmente:

“Tém pessoas que manifestam e pessoas que nao manifestam. (...) nem todas
as pessoas manifestam, ali, o espirito. Porque tem umas pessoas que Sa0 mais
sensitivas... Mas, as vezes, ndo so0 aquelas pessoas que manifestam é que tém um
problema. As vezes, tem uma pessoa que nunca manifestou mas tem um problema
sério. Entdo, ali é atuacgdo... Existe uma forca espiritual do mal atuando na vida
daquela pessoa™. (Otavio)

Nas explicacdes sobre a manifestacdo dos encostos, parece sempre haver um espaco
reservado para a argumentacdo contraria as acusagdes de que as pessoas tomadas pelos
espiritos malignos estariam, na verdade, apenas representando. O que mostra que ja ha um
discurso elaborado para rebater as eventuais acusacOes de charlatanismo. A seguir, dois
exemplos de defesa da veracidade das manifestacoes.

Em primeiro lugar, o relato do ex-obreiro Félix:

162



“Até mesmo, numa determinada data eu lembro que teve uma vigilia numa
igreja no bairro de S&o Mateus e manifestou uma senhora. E o rapaz pegou e falou
que duvidava. O pastor perguntou se tinha alguém que duvidava que aquilo era
encosto, essas coisas. Um rapaz forte, tudo, falou que duvidava. E o pastor falou
assim que ele poderia subir 14 e tentar... Que a pessoa manifesta com a mdo numa
forma bem estranha: toda dobrada, os dedos. Entédo, o pastor pediu pra ele se ele
poderia subir la e desdobrar o dedo da mulher, né? E ele tentou, tentou e nao
conseguia mesmo. Entdo, uma mulher ndo tem tanta forca quanto um homem, né?
Entéo, por ai vocé vé que aquilo ndo é comprado, ndo é combinado, nem nada
disso ou é a invocacdo de demdnio, essas coisas”.

Ivone, por sua vez, afirma que a grande vergonha de manifestar um encosto acabaria
por desencorajar qualquer possibilidade de fingimento. Isso mostraria uma falta de
empenho, por parte do fiel, em seu processo de libertagdo e assimilacdo da protecéo do
Espirito Santo e, conseqlientemente, uma fraqueza diante do assédio dos demonios. Afinal,
se o fiel realmente estivesse firme com Jesus, ndo teria “dado brecha™ a entrada destas

forcas malignas (Birman, 1997:74). Nas palavras da entrevistada:

“Quando o pastor manda levar pro altar, quando a pessoa volta em si, a
pessoa ndo sabe como ela chegou ali. Tem umas que choram de vergonha, tem
umas que ficam com tanta vergonha que ndo conseguem encarar o homem de Deus
— que é o pastor. (...) Mas eu creio que nada daquilo... Eu creio, que nada daquilo é
fingimento ndo. Porque eu vou te falar com toda a honestidade, nem o maior
dinheiro do mundo faria eu fazer um papel daquele. Porque é muito feio™.

3.2 Umbandistas e fiéis da IURD interpretando as trocas simbdlicas entre suas

religides

Gostaria de expor, a seguir, certas interpretacdes elaboradas por meus
interlocutores. Em primeiro lugar, como os umbandistas enxergam o transito de préaticas e
simbolos entre seu sistema religioso e a IURD. Trata-se de tentar entender, por exemplo,
qual sua opinido sobre 0s exus que comparecem aos templos desta denominacao durante 0s

rituais de exorcismo. Em seguida, aprofundarei a analise a respeito dos processos de

163



ressignificacdo e demonizacdo elaborados pela IURD para lidar com os simbolos das
religiGes afro-brasileiras.

e Ainterpretacdo umbandista acerca dos exus da IURD

Falemos de um dos principais simbolos a estabelecer continuidade entre os sistemas
religiosos da umbanda e da IURD: o exu. Os umbandistas forneceram algumas
interpretacdes para o fato de essas entidades — ou, no caso, supostas entidades —
comparecerem aos rituais dessa denominagdo neopentecostal. Como seré possivel notar, as
interpretagdes que dizem respeito ao exu conectam-se aquelas que tratam do ritual de
descarrego praticado pela IURD. Dito isso, passemos aos relatos.

A explicacdo mais “tradicional” diz respeito a possibilidade de as pessoas que
manifestam espiritos no templo estarem, na verdade, protagonizando uma
representagdo/encenacdo. A esse respeito, Susane afirma que, certa feita, ofereceram-lhe
R$150,00 para participar de uma “apresentacdo com dialogo ja montado™ (o que o pastor
diria, o que ela teria de responder, o que teria de fazer, etc.). No caso, seria uma
representacdo da manifestacdo de um exu/encosto.

Ja numa interpretacdo de cunho “psicologico”, afirma-se que a pessoa € induzida a
manifestacdo. Ela pensaria que estd com uma entidade quando, na verdade, ndo esta. Algo
que, ademais, € muito comum nos casos de médiuns iniciantes na umbanda que acabam por
realizar a chamada “mistificacdo” sem que, no entanto, se déem conta ou possuam
intencGes de fingir para o publico.

Por fim, temos a explicagdo de Alexandre (nosso te6logo umbandista), num tom que
também envereda pela psicologia. O suposto exorcismo dos exus, em sua opinido, seria
uma maneira de ritualizar a expulsdo dos problemas presentes na vida do fiel que se
submete a esse ritual. Seria uma forma, portanto, de marcar e simbolizar uma

transformacéo pessoal. Em suas palavras:

“E uma maneira de simbolizar a mudanca, de colocar o mal pra fora e
mudar. Porque vocé colocou ele pra fora. Entdo, mesmo que ndo tenha exu
incorporando, funciona. Funciona, porque é um... Catarse. Essa é a palavra.

164



Alcancar uma catarse, entendeu? Uma catarse de vocé colocar pra fora aquilo,
aquela energia, aquela vibracgdo... Eu sou egoista, entdo, eu quero colocar pra fora
0 egoismo da minha vida. Que eu mesmo criei, porgue eu que sou o egoista. Entéo,
quero p6r o egoismo pra fora, quero p6r pra fora... Vamos fazer um ritual pra
expurgar o egoismo. Como é que vai ser esse ritual? NOs vamos cantar pro egoismo
incorporar em mim, ou seja, tudo que existe de egoismo em mim materializar. E
quando o egoismo materializar e eu for o egoismo em pessoa, 0 pastor vai falar:
‘egoismo, eu te exorcizo e vocé vai sair da vida desse irmao’. E eu vou ter uma
experiéncia religiosa de catarse aonde o0 egoismo foi exorcizado da minha vida e eu
nao me sinto mais egoista”.

Essas explicagOes tentariam deslegitimar os rituais realizados pela IURD: tratar-se-
ia de mero charlatanismo. Desde a contratacdo de pessoas para uma encenacdo até a
utilizacdo de técnicas para inducdo do transe. Negar-se-ia, portanto, a eficacia de suas
praticas: obreiros e pastores ndo seriam capazes de manipular forcas espirituais. Mas €
preciso destacar que, além da negacgdo da eficacia do ritual, recusa-se, também, o transito
do simbolo em si. Como as manifestacfes sdo encenadas ou “provocadas”, ndo teriamos o
comparecimento de nenhum exu aos templos.

No entanto, as analises mais interessantes sobre o exu da IURD sdo, justamente,
aquelas que tentam trazé-lo para dentro dos limites explicativos da propria umbanda. Ao
fazé-lo, os umbandistas acabam por legitimar, de acordo com sua interpretacéo, o transito
de seus simbolos e/ou de seus rituais. Também legitimam, dessa forma, parte da estrutura
ritual da propria IURD. De acordo com as interpretagdes desses umbandistas, o que
aconteceria, na verdade, é que os fiéis ndo compreenderiam, exatamente, 0 que ocorreria
nas manifestacdes espirituais e nos rituais de descarrego. A “falha” estaria vinculada, dessa
forma, as interpretacdes iurdianas e ndo a eficacia, em si, das préaticas e simbolos que teriam
sido absorvidos da umbanda. Fornecerei, a seguir, alguns exemplos que deveréo clarificar
essas proposicoes.

Uma primeira interpretacéo seria a de que alguem pagaria aos exus para que fossem
aos templos da IURD fazer “baderna” — haveria a possibilidade, inclusive, de que os
préprios sacerdotes dessa denominacéo fizessem isso. Outra explicagdo, nessa linha, é a de
gue o bispo Edir Macedo possuiria assentamentos dos exus Caveira e Tranca-ruas e, dessa
forma, os atrairia as reunides de sua igreja. Isso, alias, combinaria com a constatagdo, de

alguns entrevistados, de que somente esses dois exus compareceriam aos exorcismos

165



praticados pela IURD. Para legitimar tal interpretacdo, é citado o passado do bispo na
prépria umbanda. Na fala de Pai Jorge:

“Eu vou explicar pra vocés. (...) Sabe o [por] qué que acontece isso dai?
Alguém paga pra exu. Pode ter certeza que, [se] alguém paga, exu vai fazer essa
pantomia [sic]. Porque, é o que eu garanto pra vocg, se eu fér na Igreja Universal,
meus exus ndo vai me pegar. (...) [Os exus da IURD sdo] mandados. Mandado ou a
pessoa que paga pra exu, exu faz mesmo. Se vocé pagar pra exu (...), tem exu que
faz. Aqui, ndo faz. Aqui vocé pode pagar que ndo faz. Vocé pode vir aqui sexta-
feira, tem gente que fala assim: ‘Sete [Catatumbas], eu quero que vocé va la na
Igreja Universal, vocé vai? Eu te dou sete frangos’. [risos do entrevistador e do
entrevistado] Vocé ja pensou? Nossa Senhora. Isso ndo acontece nao”.

E preciso, todavia, ressaltar a ambigiidade desse depoimento. Essa fala foi
entremeada por uma argumentacdo de meu interlocutor no sentido de afirmar que, na
verdade, os fiéis manifestariam exus com os quais ja teriam trabalhado mediunicamente e
que teriam abandonado e/ou “maltratado” apds sua conversdo. Por maltratar, podemos
entender algo como desdenhar ou falar mal da entidade. Existiria, ainda, a possibilidade de
que seriam pessoas que se deixaram afetar por “maus espiritos” — seu negativismo as
transformaria em alvos faceis para encostos (em geral, encostos de eguns). Assim, a certeza
de que possuiriam algum mal as levaria a, realmente, adquirir um espirito maligno. Nesses
dois casos, nega-se a possibilidade dos sacerdotes da IURD propiciarem, em seus rituais,
através de suas habilidades méagico-religiosas, a manifestacdo de exus.

Tentando organizar todo esse relato, temos que, primeiro, 0S exus seriam
“contratados” para representar. E, nas explicagdes seguintes, teriamos: (1) a manifestagdo
de exus que pertenceriam previamente aos fiéis ou (2) encostos de eguns que se
aproveitariam da fragilidade espiritual e psicologica das pessoas para ataca-las.

Rosa fornece uma linha explicativa diferente. Para ela, os exus da IURD seriam
sempre o Tranca-ruas, Caveira e Tiriri. E eles apareceriam nos templos porque seriam 0s
mais “folgados™, “abusados™ e, também, por serem ““chefes de falanges™: ““acho que é
porque eles sdo, assim, tipo, ‘bam-bam-bam’ no lado deles, entédo, vocé sabe — “é pra fazer
graca, nés vamos’.” De forma complementar, ela afirma que também podem ser exus
subalternos que forneceriam tais nomes: ““ninguém quer ser exuzinho rampeiro. Querem

ser um exu de estirpe, de cargo, de nome...”. Por fim, em sua opinido, também existiria a

166



possibilidade dos pastores estarem a confundir eguns, exus zombeteiros e espiritos
obsessores com 0s exus respeitaveis que freqiientam as tendas de umbanda para prestacéo
de caridade e busca de evolucao espiritual.

Em todos esses casos, nega-se a eficacia do ritual propiciatério da manifestagéo.
Mas ndo se nega que as entidades que comparecem aos templos sdo, na verdade, oriundas
dos espacos das religibes afro-brasileiras. Nessas interpretacdes, portanto, nega-se a
continuidade a partir do ritual. Ela, no entanto, é admitida a partir do transito dos simbolos.
Ha continuidade semantica, mas ndo sintatica.

No que diz respeito @ motivacdo da IURD para expulsdo dos exus, inicialmente
temos a resposta que soa mais Obvia e que se adapta ao discurso da prépria igreja: pastores
e obreiros expulsariam exus e pombagiras por acharem que se trata de servos do diabo que
se dedicam a prejudicar a vida dos fi€is.

Outra linha explicativa bastante comum, e que € repetida por Tia Jane, afirma que a
motivagdo para tal atitude seria, na verdade, o preconceito. “E porque é 0 preconceito, né?
[O puablico] acha que o exu é o macumbeiro, é que faz mal pra todo mundo, é que
atrapalha a vida de todo mundo. E nédo é isso. Nao é os exus™.

A expulsdo dos exus também poderia ser vista como um ritual chamativo, provido
de grande apelo e que se encaixaria perfeitamente a uma estratégia de crescimento dessa
denominacdo. De acordo com alguns entrevistados, mais fiéis significariam um maior
numero de pessoas contribuindo financeiramente com a IURD. Subjacente a essa analise
estd a opinido, desses interlocutores, de que essa denominacdo estaria a explorar a
credulidade e a ignorancia de seus fiéis para conseguir um maior volume de ofertas
financeiras.

Passemos, agora, a uma comparacdo mais especifica dos rituais de descarrego
praticados por esses dois sistemas religiosos. Os relatos podem ser organizados em duas
linhas. Uma afirmando, ainda que de forma ambigua, que a IURD pratica um descarrego
comparavel ao da umbanda e outra que coloca, de forma mais enfatica, que seriam rituais
diferentes. Vamos a elas.

Num grupo minoritario, algumas pessoas disseram que os descarregos da IURD e da
umbanda seriam similares. Evanir, integrante da Estrela do Oriente, acredita que a IURD

tentaria fazer o mesmo descarrego que a umbanda. Isso ocorreria, em primeiro lugar,

167



porque essa denominacgdo neopentecostal estaria interessada em atrair o publico umbandista
(e os espiritas em geral). Além disso, ha que se considerar o fato de seus templos estarem,
realmente, repletos de ex-integrantes da umbanda — tratar-se-ia, portanto, de um ritual e de
uma linguagem familiar a essas pessoas, 0 que contribuiria para sua fixacao a nova religido.

Nas palavras de Evanir:

“Entdo, aquele que ja foi umbandista, foi espirita, sabe que tem coisa ruim.
Que vocé pega coisa ruim, que existe olho-gordo, mau-olhado... Tem mesmo. E o
Edir Macedo aproveitou essa carona: ‘vamos la, tirar a coisa ruim. Vamos |4, fazer
o descarrego.” Néo é? Eu penso assim. Que ele entrou nessa, ele pegou uma carona
nessa e se deu bem. Ele pegou uma carona na linha da umbanda... (...) Que € 0
descarrego, que é a arruda, que € o sal, que é exorcizar... Exorcizar nada mais é do
que o transporte. E tirar o que ta de ruim de vocé e mandar pro espago, mandar
embora, mandar de volta, sei 14”.

Essas afirmacdes ndo evitam as ambiguidades de sua resposta quando ela diz, em
outro momento, que 0s pastores apenas procurariam induzir as pessoas ao transe.

Pai Jaime, outro que acredita, a principio, que a IURD e a umbanda realizariam
rituais de descarrego similares, possui um discurso pontuado por ambiglidades.
Inicialmente, diz que, tirando o fato da IURD ndo utilizar pipoca e pdlvora, haveria
evidentes conexdes entre o ritual dessa denominacdo e aquele presente nas religides afro-
brasileiras: ““a IURD, ela aprendeu muito com o espiritismo. Porque se ndo é os adeptos
que estdo la dentro — as mées-de-encosto, as maes-de-santo que estdo 14 — como ela iria
sobreviver?”” No entanto, mais adiante, ele rejeitou o descarrego iurdiano afirmando nédo
acreditar que os espiritos se disponham a sair de uma hora para outra da vida das pessoas
que estdo a prejudicar.

Esse ultimo ponto merece comentarios. Como € possivel notar, ndo se trata de
criticar o ritual em si. Estaria sendo realizado algo que poderiamos associar ao descarrego.
No entanto, critica-se sua eficacia. O descarrego ndo seria bem-sucedido porque um espirito
ndo abandona uma vitima instantaneamente. Seria necessario cumprir com etapas rituais
mais demoradas que a IURD ignoraria.

Uma outra opg¢do de entendimento, na qual o sistema umbandista invade de forma
marcante os dominios simbolicos da IURD, diz respeito a possibilidade de a igreja estar

expulsando eguns e ndo exus. Na opinido de Edson, toda religido deveria cuidar desses

168



“irméos” desencarnados. E 0 que chama a atencéo nesse relato é que ele elogia a IURD por
auxiliar as pessoas que vao aos templos com tais encostos de eguns. Mas ressalva que esse
trabalho espiritual € incompleto, na medida em que ele ndo socorre também o espirito que
estaria precisando de orientacéo.

A maior parte dos entrevistados, por outro lado, afirmou que os descarregos da
umbanda e da IURD seriam diferentes. O descarrego iurdiano seria considerado
falso/fraudulento — uma encenacdo — e existiria como um mecanismo para alavancar 0s
pedidos de dizimos e ofertas.

Mas, ainda aqui, persistem as ambiguidades. Pois, ainda que tenhamos tais
acusacdes de charlatanismo, um pastor seria capaz sim de participar da expulsdo de um
encosto — ainda que apoiado na fé dos fiéis. E bom dizer que, nesse caso, o esfor¢o quase
todo caberia aquele que estd possuido pelo espirito maligno. Por outro lado, mesmo para
esses casos, 0s integrantes da umbanda tém uma interpretacdo critica do descarrego
iurdiano, no que diz respeito as suas motivagdes. Afinal, ainda que, apoiado na fé do fiel, o
pastor consiga expulsar algum encosto, esta ndo sera uma atitude caritativa desinteressada:
ele deseja a futura conversao da pessoa que esta ajudando. Dessa forma, o sacerdote estaria
se utilizando da necessidade espiritual do individuo para trazé-lo para sua denominacao.

Nesse caso, temos continuidade simbdlica (seméntica) e ritual (sintatica). Tal
continuidade, no entanto, na interpretagdo dos umbandistas, ndo seria perfeita. Pois 0s
encostos, embora comparecam aos templos, ndo correspondem aquilo que os pastores
consideram que eles sejam. N&o sdo os evoluidos exus que comparecem as tendas para
prestar caridade. De forma geral, sdo encostos de eguns, exus menos evoluidos ou exus
“contratados”. Além disso, os sacerdotes da IURD tentariam realizar o ritual do descarrego.
Sua eficacia, porém, seria limitada: ora por ndo conseguirem expulsar os espiritos, ora por
dependerem por demais da fé dos fiéis e ora por ndo encaminhar os espiritos a um espacgo
astral adequado para que iniciem seu processo de evolugdo. Assim, se existem
continuidades, elas ndo séo, de acordo com os umbandistas, perfeitas.

De todo modo, 0 que se pode notar é que a umbanda nédo fica presa ao discurso
acusatorio do charlatanismo. Ela confere legitimidade aos simbolos e rituais da IURD e
elabora interpretacbes a esse respeito de acordo com suas proprias categorias de
entendimento. Assim, se a IURD leva simbolos e rituais das religiGes afro-brasileiras para

169



dentro do templo, a umbanda n&o busca desqualificar tal apropriagdo. Ela procura
compreendé-la, interpreta-la e, no limite, justifica-la.

Finalizando, vamos sistematizar, rapidamente, o discurso umbandista a respeito do
descarrego iurdiano.

Uma primeira possibilidade seria a de que se trataria de mera encenagéo.
Poderiamos tanto estar diante de pessoas que seriam pagas para representar a possessao
demoniaca quanto de pessoas que estariam sendo induzidas ao transe. Nos dois casos,
caberia uma afirmacdo do ogd Daniel de que a entidade exu ““‘respeitaria” o espaco das
outras religides — sendo que, dessa maneira, ela ndo invadiria templos e tampouco neles se
manifestaria. Por outro lado, algumas interpretaces da préatica desse ritual na IURD foram
realizadas com o pressuposto de que nele haveria sim algum acontecimento de ordem
sobrenatural. Os umbandistas, no entanto, questionam a natureza desse fenémeno. Eles
discordam da associagéo realizada pela IURD entre exus e encostos, repetindo que essas
duas categorias nédo significam, necessariamente, a mesma coisa. E, nos casos em que exus
“de verdade” compareceriam aos templos, ficam questionamentos quanto as suas reais

intencdes. Vejamos as opc¢des, uma a uma.

- A IURD néo expulsaria encostos. Ela, na verdade, exorcizaria aqueles exus que
chamou para fazer badernas no templo. Nessa interpretacdo, o ator contratado
para simular o descarrego é o proprio exu.

- Uma pessoa que ja tivesse desenvolvido sua mediunidade — um ex-frequentador
da umbanda, por exemplo —, caso estivesse, de fato, com um mau espirito,
poderia vir a manifesta-lo, na IURD, a partir da intervencdo de um pastor.

- Esses pretensos encostos poderiam ser zombeteiros ou ““exuzinhos rampeiros”
(Rosa) se passando por exus mais famosos.

- Poderia tratar-se de um espirito obsessor, ou seja, algo proximo de um encosto
de egum.

- E, ao final, temos a fala de Edson, que acredita que a IURD expulsaria 0s
mesmos encostos que a umbanda (ainda que ndo os encaminhe ao espaco astral

mais adequado).

170



Finalizando este tdpico, creio que ficou evidente que a retorica do charlatanismo,
para desqualificar os simbolos e rituais da IURD - especialmente aqueles que teriam sido
“tomados” a umbanda —, ndo parece ser o ponto central do discurso umbandista a respeito
dessa denominagdo neopentecostal. Alias, longe disso. Os freqiientadores das tendas de
umbanda elaboraram uma analise bem mais sofisticada a esse respeito. A partir de uma
observagdo acerca da maneira como “seus” simbolos e rituais sdo mobilizados nos templos
da IURD, procuraram estabelecer uma interpretacdo, nos termos de seu préprio sistema
religioso, a respeito desse fato. Desse modo, se a IURD alardeia vitdria contra 0s supostos
demonios que viriam de tendas e terreiros, os umbandistas adiantam-se para explicar que,
em lugar de vitéria, o termo mais correto poderia ser confusdo. Assim sendo, em lugar de
pastores enxotando exus, 0 que teriamos, muitas vezes, na interpretacdo de meus

interlocutores umbandistas, seriam exus ludibriando ingénuos pastores.

e A apropriacdo de simbolos e rituais das religides afro-brasileiras por

parte da IURD: ressignificacdo através da demonizacgéo

Passemos, agora, ao discurso da IURD a respeito de algumas praticas e simbolos
religiosos que, embora associados ao universo religioso afro-brasileiro, podem ser
encontrados em seus templos. Iniciemos pela opinido dos entrevistados especificamente
sobre a entidade exu.

Todos os exus seriam demonios. O que equivaleria a dizer que seriam encostos ou
anjos decaidos — aqueles que teriam sido expulsos do céu juntamente com Lucifer. Dessa
forma, por mais que elaborem as mais complexas historias de vida, quando em tendas e
terreiros, isso ndo passaria, em verdade, de um artificio para ludibriar as pessoas que 0s
procurariam em busca de ajuda. E, pior que isso, eles seriam traicoeiros: fingem que véo
auxiliar seus consulentes quando, na verdade, passarao a prejudica-los. Como toda entidade
das religides afro-brasileiras, de acordo com a IURD, o0 exu seria um enganador. Vejamos a
fala do obreiro Wilians:

““Se vocé pergunta na igreja quando manifesta: ‘0 qué vocé ta fazendo na
vida dele?’ [Encosto:] “‘Ah, t6 colocando o vicio. Eu vou destruir a vida dela, eu vou

171



matar ela, eu vou tirar o marido dela’. Ah, dizer que eles sdo bonzinhos ndo da,
né?! Eles confessam com a boca deles”. [grifo meu]

Ha que se dizer que a pessoa, enquanto for fiel aos exus/demonios/encostos pode até
conseguir relativo sucesso: posses materiais, conforto financeiro, realizacdo afetiva, etc.
Porém, tais conquistas nunca seriam plenas: sempre haveria uma doenca grave,
desentendimentos familiares, um problema relacionado a vicios, etc. Ai, entdo, a partir do
momento que a pessoa descobrir que esses problemas sdo fruto de males espirituais, e
decidir deixar de servir aos espiritos malignos, eles irdo voltar-se completamente contra ela.
Todas as conquistas serdo perdidas e os deménios fardo de tudo para leva-la ao “fundo do
pogo”.

Passemos aos chamados “trabalhos”. Eles também poderiam ser chamados de
“macumbas”, “despachos”, “entregas” ou “oferendas”. De acordo com os fieis da IURD,
tratar-se-ia de um procedimento magico, muito praticado no espiritismo, realizado através
da atuacdo de um encosto. Seria efetuado para que a pessoa que contratou 0s servigos do
espirito maligno obtivesse algo que deseja. Na grande maioria das vezes, esse desejo
implicaria em algo prejudicial a um desafeto do “contratante”. Para que seja realizado, a
pessoa precisaria pagar ao encosto. Exemplificando: um individuo quer que um rival sofra
um acidente. O encosto poderia pedir-lhe, entdo, para pegar alguns fios de cabelo desse
inimigo para que ele realizasse algum determinado procedimento magico nesse sentido.
Depois disso, 0 “contratante” ainda Ihe daria mais alguma oferenda como pagamento por
Seus servicos.

Os fiéis da IURD citaram alguns elementos que, em geral, de acordo com suas
observacgodes, seriam utilizados nesses trabalhos. Elaborei uma pequena lista dos itens que
estiveram mais presentes nas respostas dos entrevistados: dinheiro; farofa e/ou farinha;
champanhe e/ou pinga; velas pretas e vermelhas; potes de barro; frangos e/ou galinhas
pretas; rosas (para pombagiras); sangue (resultante de sacrificios de animais) e, 0 mais
importante, 0 nome da pessoa a ser atingida (que pode, por exemplo, ser colocado dentro da
boca de um sapo) — ou, ainda, um fio de seu cabelo ou uma peca de roupa.

O proprio bispo Edir Macedo elabora uma pequena “etnografia” dos materiais que
seriam utilizados nas oferendas das religides afro-brasileiras. No capitulo “Trabalhos e

despachos”, de seu livro Orixas, caboclos e guias: deuses ou deménios (1996), enumera

172



tais elementos e, no que diz respeito aos orixas, faz uma lista de seus nomes, atribuicdes,
relacbes sincréticas com os santos catolicos e, finalmente, preferéncias quanto aos
alimentos rituais. Ele afirma que na Umbanda, h4 uma preferéncia muito grande por
sangue, enquanto no Candomblé as ervas ocupam a preferéncia do deménio (p. 106).
Embora eu acredite que seja mais adequado dizer o contrario, ja que o candomblé sanciona
0 uso ritual do sangue, enquanto a umbanda o utiliza de forma mais limitada, é preciso
destacar o fato desses dois elementos, centrais para as praticas das religides afro-brasileiras,
serem citados. De todo modo, reconhecendo a fluidez das fronteiras desse campo religioso,
logo a frente, Macedo declara que, na pratica, devido a grande mistura, é quase impossivel
descobrir dentre os terreiros espalhados por ai, quais sdo os de Candomblé, Umbanda ou
da Quimbanda. Misturam as praticas, as cerimonias e as oferendas (p. 107). Nessa mesma

pagina, no topico “Alguns pratos usados pelos “orixas’”, ele afirma, sobre Exu:

Exu — Orixa mensageiro. Nao se pode fazer nada sem ele. Por sua vez, Exu
nao faz nada sem cobrar sua parte.

Comida: cebola e mel, entregues no mato, com uma vela branca, vermelha
ou azul. Também toma aguardente. [negrito do autor]

Tal descri¢do privilegia a versdo orixa de Exu, aquela que esta mais presente nos
terreiros de candomblé. Nesse caso, eu ainda acrescentaria sua predilecdo pelas
encruzilhadas. Em seguida a Exu, sdo listados os orixas na seguinte seqiiéncia: Ogum,
Oxo0ssi, Obaluaié, Xangd, Oxum, lansd, lemanja e Oxald. No caso de alguns orixas, sdo
mostradas fotos de suas comidas rituais (caso da pipoca de Obaluaié e dos acarajés de
lansd). O pantedo descrito chama a atencdo por duas questdes. Primeiro, a excecdo da
classificacdo de Exu como orix4, ele ¢é idéntico a versao simplificada do pantedo nagé que é
mais comum nas tendas de umbanda (essa questdo ja foi abordada anteriormente). Além
disso, é interessante perceber a correspondéncia estrutural entre a forma como 0s orixas sao
enumerados e a sequéncia de saudacao ritual presente nas festas do candomblé. De acordo

com Silva:

(...) Xiré é uma estrutura sequiencial de cantigas para todos os orixas
cultuados na casa ou mesmo pela “na¢do” indo de Exu a Oxal&. Apesar de conter
algumas variacdes, conforme o terreiro ou a nacdo, em geral o xiré apresenta a
seguinte ordem de homenagem aos orixas: Exu, Ogum, Oxossi, Obaluaié, Ossaim,

173



Oxumaré, Xangd, Oxum, Logunedé, lansd, Ob4, Nang, lemanja e Oxala. (1995:142
e 143)

No livro de Macedo (pp. 106-108), quando vai descrevé-los, a lista dos orixas segue
a seguinte ordem: Exu, Ogum, Oxdssi, Obaluaié, Xangd, Oxum, lans3, lemanja e Oxala. A
excecdo daqueles que escapam a versao simplificada do pantedo, temos a mesma sequéncia
do xiré.

E importante frisar que ndo se trata de dizer que o bispo €, como diriam alguns
umbandistas, um ““macumbeiro enrustido”. Mas de destacar 0 quanto o sistema religioso da
IURD compartilha simbolos com o campo religioso afro-brasileiro. Seja essa transposi¢ao
casual ou acidental, fica evidente que ha um estoque simbdlico que é ativamente
compartilhado. Temos, assim, o0 pantedo umbandista, mais Exu, na sequéncia ritual do
candomblé, inserido numa interpretacao que os classifica, todos, como demdnios.

E, se atentarmos as descri¢des, suspendendo, momentaneamente, tal interpretacgéo,
ndo ficariamos com uma lista de atributos dos orixas que lembra muito aquelas que estdo

presentes em Vvarias etnografias®™? Mais alguns exemplos:

Ogum — Deus da guerra e da tecnologia.

Comida: feijoada, xinxim, acarajé e milho branco.

No sincretismo: Santo Antonio e S&o Jorge.

(.-.)

Obaluaié — Deus da variola, da peste das doencas de pele e da Aids.

Comida: carne de porco, pipoca e comidas com muito dendé.

No sincretismo: Sdo Lazaro, Sao Roque e Sao Sebastido.

(.-.)

lemanja — Deusa dos mares e dos oceanos. E mée dos orixas.

Comida: peixe de escamas, frutos do mar, camarao seco, coco e mel.

No sincretismo: Nossa Senhora do Rosario, do Carmo, dos Navegantes e
Aparecida.

Oxaléa — Deus criador do homem, pai de todos 0s orixas.

Comida: arroz e milho branco sem sal ou tempero com inhame pilado e mel.

No sincretismo: Jesus Cristo. (Macedo, id.: 106 a 108)

Seguindo adiante, notemos alguns dos objetivos, citados pelos entrevistados, que

podem motivar uma pessoa a realizar um trabalho:

174



- destruir o casamento de um inimigo ou de um antigo amor,

- como forma de “acalmar os exus” — de acordo com Ivone: ““porque se nao fizer
aquilo, os exus 14 ndo deixam eles em paz”,

- para conseguir ficar com o(a) parceiro(a) de outra pessoa,

- para conseguir um cargo melhor numa empresa, oferecendo algo ao encosto
para que ele afaste a pessoa que possui a posi¢céo ora desejada,

- causar a morte de um desafeto.

Vejamos, como exemplo, uma situacéo, relatada por uma fiel, em que um trabalho

teria sido realizado com o intuito de prejudicar sua vida afetiva:

““Ja foi dito isso também varias vezes, que foram na macumba para separar
eu e meu marido. Foi uma ex-namorada, que namorou com ele, fizeram esse
trabalho para vocé separar e € onde vocé comeca a brigar e as vezes nem sabe
porque. E se vocé ndo tiver o seu Deus, que vocé estiver em oracdo, aquele mal
chega a entrar em sua vida. Quando, na Universal, por exemplo, quando eu fui e
manifestou [0 encosto], nos estavamos brigando demais, entdo era alguma coisa
que estava tentando nos separar, fazendo brigar e eu discutir com minha filha™.
(Eliane)

Acredito que, se apresentassemos essa lista de motivacdes para realizagdo de
trabalhos a um umbandista, ele provavelmente diria que, em algumas tendas, exus e
pombagiras provavelmente agem para realizacdo de tais intentos. Mas, é preciso destacar:
em outras tendas. Todas as entidades de esquerda, com seu atraso espiritual, estariam aptas
a aceitar tais pedidos. Mas, os entrevistados afirmam que, em suas tendas, nas quais
reinariam o esforco de doutrinagcdo dessas entidades e a pratica do bem através da caridade,
isso nunca seria feito. Mais uma vez, o feiticeiro estaria na tribo ao lado®. Agora, o que
chama a atencdo é que se, na umbanda, a “tribo ao lado” € a tenda ou terreiro concorrente,
para a IURD teriamos uma grande tribo que responderia pelo nome de campo religioso
afro-brasileiro. Além disso, essa interpretacdo eliminaria a complexidade das salvaguardas
morais presentes na magia umbandista. Ndo ha lei de retorno, evolucgéo espiritual ou ética

do merecimento. Existiriam, simplesmente, demonios a ludibriar consulentes incautos.

8 Um bom exemplo é a tabela presente em Prandi (1996a:45-49).
8 Evans-Pritchard (1978b).

175



Os entrevistados também afirmaram que os elementos utilizados nos trabalhos
possuiriam um alto custo. A obreira Lilian disse que, quando sua mde foi realizar um
trabalho, teve de levar “um monte de coisa cara, la pro encosto”. O ex-obreiro Félix, por
sua vez, afirmou que as pessoas ofereceriam animais caros, “carissimos”: bois, cabecas de
bois, cabritos e cabecas de bodes. E importante dizer que esse alto custo dos elementos
litirgicos das religides afro-brasileiras muitas vezes é ressaltado, como ja foi dito
anteriormente, para rebater acusagdes de que os fiéis da IURD seriam obrigados a gastar
muito dinheiro com dizimos e ofertas. Essa linha de argumentacdo diz que os criticos
perseguiriam a IURD por conta dessas doacOes dos fiéis mas, por outro lado, ndo se
importariam com a possibilidade das pessoas gastarem altas somas em dinheiro com as
oferendas aos encostos. Pois bem, vejamos a descricdo de um trabalho que o ex-obreiro

teria visto em uma encruzilhada:

“Por exemplo, onde eu trabalho. Eu trabalho numa encruzilhada. L4, eles
fazem direto. Quando eu comecei a trabalhar 14, tinha uma vez que eu cheguei a ver
sete cabecas de bode, sete bodes na encruzilhada. [Entrevistador: Sete?] Sete. E
como s6 tem fabricas 14, entdo os urubus atacam mesmo. Fica um mau cheiro muito
horrivel assim. E é farofa, € champanhe... Tudo do bom e do melhor que vocé Ve,
né? Entdo, é uma forma de sacrificio que o espiritismo tem pros deuses, pros
encostos deles™.

Em suma, a partir do que foi exposto neste tdpico, fica claro o esforgo empreendido
pela IURD para, primeiro, elaborar uma descricdo das mais densas a respeito das religides
afro-brasileiras e, em seguida, interpreta-las a partir de seu impeto demonizador. A obra do
bispo Macedo, Orixas, caboclos e guias (1996), é emblematica nesse sentido. Elementos
cosmoldgicos e rituais sdo abordados com certa sistematicidade e de forma razoavelmente
didatica. E claro que a “isencdo cientifica” é posta de lado e ndo ha, de forma alguma,
simpatia pelas religides descritas. Mas chama a atencdo como a leitura demonizadora, para
estabelecer-se da forma mais profunda possivel, foi capaz de buscar detalhes de
determinadas estruturas cosmoldgicas e rituais que estdo muito longe da simplicidade.

E a efetividade da difusdo dessa interpretacdo demonizadora pode ser percebida
através de meus interlocutores. Descontado o fato de que muitos deles possuem passagens
episddicas pelo campo religioso afro-brasileiro, & impressionante a desenvoltura com que

tratam das préaticas da umbanda e do candomblé. Creio que o Unico ponto que se destaca

176



ainda mais diz respeito, justamente, a demonizagdo: ndo had um Unico espirito ou ritual que
nutra simpatias pelo “bem”. Todos seriam servos do Diabo, a realizar maldades com pobres

almas iludidas.

177



Capitulo 4 — Rupturas e continuidades: intolerancia religiosa versus retorica da

evangelizacao

Um bom ponto para comparagdo entre os discursos de umbandistas e fiéis da IURD
reside na questdo da intolerdncia religiosa. Pois €, intolerancia. Num pais em que se
alardeiam as concepcdes, fruto do senso comum, a respeito da absoluta toleréncia as
diferengas de cor, credo e ideologia, pode soar herética, a primeira vista, a afirmacdo de que
nosso campo religioso é marcado por casos de intolerancia, preconceito e discriminacéo.
Algo que, alias, estd longe de ser fendmeno recente: desde os tempos do Império, passando
por nossas diversas constituicdes, por campanhas policiais oficiais e oficiosas, certos
segmentos religiosos de nossa sociedade sempre foram vitimas de ataques. Merecem
destaque, nesse caso, as religides afro-brasileiras.

Neste capitulo, pretendo observar as impressdes dos grupos religiosos em estudo a
respeito da questdo da intolerancia religiosa. Parto, obviamente, do pressuposto de que ela,
de fato, existe. Nesta pequena introducéo, apoiarei-me na coletanea Intoleréncia religiosa:
impactos do neopentecostalismo no campo religioso afro-brasileiro (Silva, Vagner G.,
2006, no prelo) para elencar uma série de exemplos a esse respeito. Para tanto, foi
fundamental a leitura do Prefacio® desta obra, de autoria de seu organizador: trata-se de
um dossié a respeito dos ataques das denominagfes neopentecostais tanto as religides afro-
brasileiras quanto aos simbolos da heranca africana presentes em nossa sociedade. Creio
que é importante demonstrar que tais ataques nao resultam de parandia persecutdria e

podem ser observados de forma cada vez mais frequente em nosso cotidiano.

8 0 titulo completo desse prefacio é: Prefacio ou Noticias de uma guerra nada particular: Os ataques dos
neopentecostais as religiées afro-brasileiras e aos simbolos da heranca africana no Brasil.

178



ApoOs a apresentacdo das praticas que resultariam em intolerancia, passarei ao
discurso de meus entrevistados a respeito desse fendmeno. Primeiro, tentarei perceber
como a umbanda, um dos alvos preferenciais do violento proselitismo neopentecostal, tem
lidado com tal realidade. Em seguida, a tarefa € compreender como os integrantes da IURD
(a grande lideranca dessa agressiva campanha) encaram a possibilidade de sua atitude
demonizadora redundar em violagdo dos direitos de cidadania do primeiro grupo religioso.
Neste capitulo, mais que em todos os outros, foi fundamental ceder espaco ao discurso de
meus interlocutores.

Dito isso, é possivel observar um crescimento acentuado dos ataques das igrejas
neopentecostais — com papel de destaque para a IURD — contra as religides afro-brasileiras
nos ultimos 20 anos. Alguns fatores motivam tal comportamento agressivo. Notemos
alguns. Inicialmente, hd uma disputa por adeptos de uma mesma origem socioeconémica —
0s extratos mais pobres de nossa populagdo. Além disso, a cruzada proselitista dessas
igrejas esta assentada em um grande investimento nos meios de comunicacdo de massas.
Essa crescente insercdo midiatica tem por objetivo a conversdo do maior nimero possivel
de adeptos. Sendo que é importante notar que o publico-alvo preferencial dessa campanha
de evangelizagdo seria composto pelos integrantes das religides afro-brasileiras.
Finalmente, conforme foi exposto ao longo de todo este trabalho, a questdo simbdlica é
decisiva: as divindades e praticas rituais das religides afro-brasileiras seriam absorvidas
pela cosmologia maniqueista das denominacdes neopentecostais. Como estas possuiriam o
monopolio do que é legitimamente sagrado e, portanto, “bom”, caberia as religides afro-
brasileiras 0 pdlo da maldade. Trata-se, como foi visto exaustivamente, da sistematica
demonizacéo das divindades afro-brasileiras.

Mas se, nos ultimos 20 anos, os casos de intolerancia religiosa tornaram-se mais
freqlentes e ganharam visibilidade pablica, as reacfes a esses casos, antes muito restritas,
também tornaram-se mais evidentes: aumentou o0 nimero de processos criminais levados
adiante por pessoas fisicas ou instituicdes publicas, como ONGs e até mesmo a promotoria
publica (Silva, 2006a, no prelo). Porém, antes de passarmos as reagdes, vejamos contra o
qué, na Otica dos grupos atingidos, é preciso reagir.

Passemos, entdo, a uma lista de formas através das quais tal intolerdncia tem se

manifestado.

179



Em primeiro lugar, teriamos os ataques feitos no ambito de cultos das igrejas
neopentecostais e em seus meios de divulgacdo e proselitismo (id.). Tratar-se-ia, como ja
foi dito — e demonstrado ao longo de todo este trabalho — da demonizacdo das cosmologias
e rituais das religides afro-brasileiras. 1sso ocorreria através dos rituais das denominacdes
neopentecostais, de programas de televisdo e radio e de material de divulgagdo religiosa
(livros, jornais, revistas e folhetos). No caso da IURD, poderiamos destacar as varias
sessOes de descarrego e os rituais de libertacdo — devidamente acompanhados da enérgica
pregacao dos pastores contra a “bruxaria”, a “feiticaria” e a “macumbaria”.

Num segundo grupo de casos de intolerancia, haveria as agressdes fisicas in loco
contra terreiros e seus membros (ib.). Nessa categoria, estariam as invasdes de terreiros,
por parte de membros de igrejas neopentecostais, com 0 objetivo de destruir altares,
quebrar imagens e ““exorcizar” seus frequentadores, 0 que geralmente termina em
agressao fisica (ib.). Essa, alias, seria uma grande novidade nesse ciclo de ataques:
integrantes de grupos religiosos, sem o auxilio do poder coercitivo estatal, estariam
tomando parte em acgdes de desforco fisico. Como “soldados de Cristo” estariam
materializando a metafora da guerra espiritual.

Também teriam tornado-se constantes os ataques as cerimdnias religiosas afro-
brasileiras realizadas em locais publicos ou aos simbolos destas religifes nestes espacos
(ib.). Tratar-se-ia, principalmente, das tentativas de dificultar e/ou prejudicar, de diversas
formas, a realizacdo de determinadas atividades rituais dos terreiros e tendas. Nas ocasifes
em que os rituais sdo realizados em locais publicos — como praias, cachoeiras, ruas e
ginasios —, os integrantes das religides afro-brasileiras ficam mais expostos aos ataques
neopentecostais. Eles podem ocorrer desde as formas mais suaves — como a distribuicéo de
panfletos com propaganda contraria aos cultos afro-brasileiros — até as mais agressivas —
como a tentativa de interrupcdo forgada dos rituais. Podendo ocorrer até mesmo o
vilipéndio a elementos que sdo sagrados a essas religides:

(...) Durante uma festa de lemanja ocorrida na praia do Leme, Rio de
Janeiro, neopentecostais pregaram contra esta cerimdnia com auxilio de alto-
falantes e destruiram os presentes ofertados a esta entidade associada ao mar. O
mesmo ocorreu durante uma festa de erés (entidades infantis) realizada na Quinta
da Boa Vista, quando os neopentecostais quebraram imagens e queimaram roupas
de santo. (ib.)

180



Outra manifestacdo de intolerancia estaria presente nos ataques a outros simbolos
da heranca africana no Brasil que tenham alguma relacdo com as religides afro-
brasileiras (ib.). Um fato sucedido na cidade do Rio de Janeiro seria um bom exemplo
desse tipo de ataque. A partir da pressdao de igrejas evangélicas, teria ocorrido o
esvaziamento da bateria mirim da “Toca o Bonde — Usina de Gente”, uma organiza¢ao nao
governamental (ONG) que ensina masica as criancas e jovens carentes da regido de Santa
Teresa. Sob a alegacdo de que o samba estaria vinculado ao “culto ao deménio”, os pais
evangeélicos retiraram seus filhos do projeto desenvolvido por essa ONG.

Além disso, as denominacdes neopentecostais tém agido no sentido de se apropriar
de determinados simbolos que aludem a heranca africana no Brasil. Antes da apropriacéo,
no entanto, ocorreria um processo de ressignificacdo, com vistas a esvaziar esses simbolos
de sua ancestralidade africana. Um resultado dessa atuacéo seria a criagdo da capoeira “de
Cristo”, “evangélica” ou “gospel”. Nas letras das cantigas utilizadas nessa capoeira ndo
haveria referéncias aos orixas e santos catdlicos. Na mesma linha, haveria o “acarajé do

Senhor”:

(...) feito por mulheres evangélicas que querem dissociar este alimento das
religides afro-brasileiras (o acarajé ¢ uma comida votiva de lansd) e da imagem
das baianas que tradicionalmente o comercializam vestidas com suas saias brancas
e colares de conta (guias), uma indumentaria tipica dos terreiros e conhecida
nacionalmente. (ib.)

Tal campanha difamatoria seria dinamizada a partir dos ataques decorrentes das
aliancas entre igrejas e politicos evangélicos (ib.). Seria possivel perceber claras
articulacGes desses politicos no sentido de bloquear o crescimento das religides afro-
brasileiras. No Rio Grande do Sul, por exemplo, a partir da presséo de politicos evangélicos
apoiados pelas sociedades protetoras dos animais, ocorreu o acionamento do Codigo de
Defesa dos Animais para coibi¢do de sacrificios rituais praticados pelo candomblé. Desse

modo, a partir da

(...) interpretacdo deste cddigo (art. 59 do Codigo Penal) tem-se buscado
fechar terreiros de candomblé e prender seus sacerdotes, como ocorreu com a mae-

181



de-santo Gissele Maria Monteiro da Silva, de Rio Grande, condenada a trinta dias
de priséo por realizar sacrificios de animais em seu terreiro. (ib.)

Em resposta a essa crescente onda de intolerancia, que por vezes resulta em casos de
enfrentamento fisico, as religides afro-brasileiras comecam a perceber a necessidade de
reagir de forma mais organizada. Embora j& possamos notar uma maior preocupacgédo desse
campo religioso no sentido de responder de maneira mais organizada e sistematica a isso, é
fato que ainda ha uma grande distancia a percorrer até alcangar a articulagdo midiética e
politica que se nota no campo evangelico.

De qualquer forma, nos ultimos cinco anos, alguns movimentos de defesa das
religides afro-brasileiras tém sido criados e, no &mbito juridico, a¢Ges legais tém sido
impetradas pelos babalorixas e ialorixas contra pastores e/ou suas igrejas (ib.). Embora
mobilize integrantes das religides afro-brasileiras, militantes do movimento negro, ONGs,
pesquisadores, politicos e promotores publicos, as reacdes desse campo religioso ainda séo
um tanto timidas. Mas o que mais chama a atencédo €, justamente, as transformacGes que
essa sistematica campanha de intolerdncia tem sido capaz de operar no interior desse
campo. Como foi possivel notar ao longo deste trabalho, foram feitas algumas referéncias
as disputas que envolvem as diferentes vertentes das religides afro-brasileiras. Ao que
parece, as denominacgdes neopentecostais — capitaneadas pela IURD — estdo conseguindo
realizar algo que o campo religioso afro-brasileiro nunca conseguiu — ou se dispos a —

fazer:

Percebendo a necessidade de se contrapor e se defender dos ataques
neopentecostais, 0 povo-de-santo tem procurado se articular e superar as
tradicionais divergéncias existentes entre as varias denominacfes religiosas
(candomblé e umbanda, por exemplo) e entre os diferentes modelos de culto
existentes no interior destas (candomblé queto e angola, por exemplo).
Historicamente essas religides tém se desenvolvido muito mais por dissidéncias ou
contraposi¢es do que por aglutinagdo em torno de entidades de representacao
coletiva. (ib.)

Ficou evidente, portanto, a existéncia de uma sistematica campanha de demonizagédo
contra as religides afro-brasileiras por parte das denominagbes neopentecostais. Tal
campanha, capitaneada pela IURD, tem resultado num crescente nimero de casos de

intolerancia e confrontacdo. Apos tais constatacGes, acredito que estamos aptos a abordar 0s

182



discursos de umbandistas e fiéis da IURD sobre esse cenario. Como sera possivel notar,
enquanto os primeiros muitas vezes sequer compreendem a motivagdo dos ataques, 0S
segundos sequer os consideram como tal. Tratar-se-ia, isso sim, do esforco, biblicamente
determinado, de evangelizar e salvar aqueles que estariam sendo vitimas da atuacdo do
Diabo.

4.1 Umbandistas e 0 assedio da IURD: o proselitismo como manifestacdo de

intoleréncia

De inicio, é preciso dizer que os umbandistas ndo conseguem compreender a
motivacdo dos ataques evangelicos. HA uma afirmacdo, sempre repetida, que é definitiva
para esse sistema religioso: “Deus é um s0’. Nela estaria embutida a idéia de que podemos
chegar a Ele num terreiro de umbanda, num templo budista, numa igreja catélica ou num
templo da IURD. A umbanda ndo parece defender, ao menos formalmente, a idéia de um
exclusivismo da salvacdo. Até mesmo essa idéia pode ser matizada: mais que salvacao, o
umbandista busca evolucdo. Dessa forma, o discurso da IURD, como poderemos ver a
seguir, soa altamente ofensivo aos umbandistas na medida em que nega a possibilidade de
Deus estar presente aos seus rituais e demoniza todas as suas divindades. Deus poderia ser
adorado por todos e deveria estar em todo lugar. Assim, por que os fiéis dessa denominacéao
trocariam a tolerancia por um proselitismo extremamente agressivo? Os umbandistas ndo
conseguem responder a essa pergunta.

Também impressiona como a grande maioria de meus interlocutores ndo consegue
acompanhar a discussdo sobre preconceito e intolerancia a partir da questdo dos seus
direitos legais de cidadania. A excecdo de um entrevistado — cujo relato sera destacado a
seguir — todos os demais concentram suas interpretacbes num corte que fica inscrito no
universo das representacdes simbdlicas da religido. Dessa forma, deixam de lado, em suas
colocagBes, quaisquer comentarios sobre os embates politicos que tém se intensificado no

campo religioso brasileiro. Talvez seja uma afirmacdo exagerada mas, muitas vezes, tive a

183



impressdo de que, nas questdes referentes ao preconceito, as respostas pouco tiveram a ver
com o que foi colocado. Quando o entrevistado ndo se “desviava” de forma completa, a
analise mistica costumava sobrepujar o enfoque politico. Foram muito raras as vezes em
que a demonizacdo foi interpretada articulando fé e direitos de cidadania, explicagdes
misticas e 0 impacto politico da expansdo neopentecostal.

Partindo dessa negacdo do debate politico-institucional, passarei a algumas
tentativas de definicdo sobre os conceitos de “preconceito” e “discriminacdo religiosa” a
partir dos relatos dos umbandistas.

Iniciando de forma simples, teriamos a associacdo entre 0 preconceito e o ato de
maldizer as religides alheias faltando com a verdade (a pratica da caltnia). O que 0s
entrevistados classificaram, de forma bastante simples, como falta de respeito para com a
opcao religiosa do outro. Adiante, traduzindo o preconceito para uma linguagem religiosa,
Daniel e Rosangela afirmaram que ele esta presente quando os fiéis de uma outra
denominacdo afirmam que seu Deus é maior e melhor que aquele cultuado pelos
umbandistas. O preconceito estaria estabelecido porque isso conferiria um ar de
superioridade a outra religido.

Susane enxerga uma atitude orquestrada nos ataques a umbanda. Para ela, o bispo
Edir Macedo, que ja frequentou as hostes umbandistas, utilizaria seus conhecimentos a
respeito dos “pontos fracos” dessa religido para ataca-la. Ela ainda afirma que estariamos
diante de uma campanha para demonizacdo da umbanda através de sua associacdo a tudo
aquilo que o imaginério coletivo considera como sendo o mal. Esse depoimento, alis,
confere legitimidade ao saber religioso de Edir Macedo com relacdo a umbanda — afinal,
ele sabe o qué atacar porque conhece a religido. Mas, além disso, Susane percebe o fato de
que praticas diversas, associadas a uma idéia difusa de “mal”, sdo coladas ao campo
religioso afro-brasileiro para aumentar, ainda mais, a sua vulnerabilidade aos ataques

advindos do campo do “bem” cristdo. Nesse sentido:

(...) a “evidéncia” maior da acdo do demonio estaria, segundo o livro
[Orixas, caboclos e guias: deuses ou deménios? (Macedo, 1996)], nos assassinatos
de pessoas em rituais afro-brasileiros, noticiados pela impressa e cujas manchetes
estdo reproduzidas no livro: “Mataram moca pra fazer despacho” (:46); “A policia
encontrou no local do despacho, cérebro e outros 6rgdos humanos, entre eles, um
coragdo” (:56); “Bebé vitima de satanismo” (:109); “Homem morto a faca em ritual

184



de umbanda” (:109). Obviamente que esses fatos, embora tenham ocorrido como
atestam as reportagens, ndo constituem praticas caracteristicas dos sistemas
religiosos afro-brasileiros. Entretanto, seu autor esta convencido que as religides
afro-brasileiras estdo por tras de todas essas manifestacdes, dai colocar fotos de
pessoas assassinadas como animais em rituais (tendo o corpo coberto por sangue)
e de pessoas deitadas num quarto de iniciacdo (tendo sobre o corpo o sangue ritual
dos animais). A seqiiéncia de imagens parece querer exprimir uma ldgica na qual
se prescreve que onde se mata o animal sobre o humano pode-se matar o humano
como se fosse animal. (Silva, 2006b, no prelo)

Alexandre, o Unico entrevistado a possuir uma visdo da questdo apoiada numa
interpretacdo legalista, afirma que o preconceito seria uma atitude criminosa prevista na
lei®. Creio que ele foi o Unico que me forneceu uma andlise politicamente articulada a
respeito da demonizacdo das religides afro-brasileiras por parte da IURD. Quando o
entrevistei, inclusive, ele mostrou-se muito interessado em comentar a realizacdo de um
programa de televisdo, a ser exibido como direito de resposta dessas religides nas redes
Record, Mulher e Gazeta, que, segundo ele, poderia ser considerado uma vitéria politica®’.
Tal direito de resposta estaria vinculado ao fato dessas emissoras de televisdo exibirem a

programacao religiosa da IURD e seu conteddo proselitista altamente agressivo contra as

8 De acordo com Hédio Silva, advogado que se notabilizou na defesa dos direitos de cidadania dos
integrantes das religies afro-brasileiras e que, atualmente, é Secretario de Justica e Defesa da Cidadania do
Estado de S&o Paulo:

O mesmo art. 5° VI, [referindo-se a constituicdo de 1988] consagra o principio da liberdade de
crenca, da liberdade de culto e da liberdade de liturgias e de organizacdo religiosa, insertas no catalogo
constitucional das liberdades publicas, sendo que o Supremo Tribunal Federal ha muito fixou o entendimento
segundo o qual a decisdo sobre a organizacdo religiosa insere-se nas prerrogativas privativas da liberdade
religiosa.

(...) Ademais, depurando o alcance da liberdade de crenca, o art. 5°, inciso VIII, proibe a privacédo
de direitos fundada em credo religioso, merecendo destaque, no plano infraconstitucional as seguintes
regras:

- O Cddigo Penal, que pune o ultraje a culto e impedimento ou perturbacéo de ato a ele relativo

(art. 208);

(.)
A Lei n° 4.898/65, que pune 0 abuso de autoridade decorrente de atentado a liberdade de
associagdo, a liberdade de consciéncia e de crencga e ao livre exercicio do culto religioso (art.
4° alineas “d” e “e”);
- A Lei n° 7.716/89, que pune a préatica, a incitagdo e a indugdo a discriminagdo ou ao
preconceito por motivo de religido, entre outros (art. 20);(...) (Silva, Hédio, 2006, no prelo)
87 Esse direito de resposta, embora deferido em instancias iniciais de nossa justica, ainda néo foi concedido de
forma definitiva:
No momento em que escrevemos estas linhas, uma importante acao judicial estd em curso na Justica
Federal de Sdo Paulo, qual seja uma acéo civil (pedido de resposta coletivo) contra a Rede Record, Rede
Mulher e Rede Gazeta de Televisdo, por incitacdo e inducdo a intolerancia e ao preconceito religiosos
veiculados nos programas religiosos daquelas emissoras. (id.)

185



religides afro-brasileiras. Vejamos seus comentarios a respeito do preconceito e da

intolerancia:

“Preconceito religioso é crime caracterizado pela lei. N&o é pra mim. 1sso
ta no campo juridico. O preconceito religioso, que é crime caracterizado pela lei, é
quando ele desmerece ou diminui ou faz diferenca devido a sua opg¢éo religiosa.
Fazer diferenca € preconceito. Entéo, fazer diferenca ou incitar os outros a fazerem
diferenca... Ndo é? Ou dizer que o outro é uma pessoa diferente porque tem outra
religido ja é preconceito. Entdo, fazer ou incitar é crime. E vocé falou do
preconceito e do...? [Entrevistador: Da intolerancia.] A intolerancia religiosa é a
ignorancia. Quando ela se manifesta verbalmente ou em atos ela se torna o
preconceito. A intolerancia é a ignorancia.”

Ao responderem a pergunta a respeito do fato de ja terem sido vitimas de
preconceito religioso, os entrevistados dividiram-se em dois grupos: aqueles que afirmaram
nunca terem passado por situaces de discriminagdo religiosa e outros que disseram ja ter
enfrentado o preconceito e a intolerancia. A seguir, entdo, descreverei algumas experiéncias
desses dois grupos.

Iniciemos com os que disseram ndo ter enfrentado tal situacdo. Em todos esses
casos, embora ndo tenham sido vitimas diretas de discriminagdo, 0s entrevistados
procuraram evidenciar as estratégias que adotaram para evitar o preconceito que estaria a
espreita. Assim, embora ndo tenham vivenciado tal situacdo, sabem que ha uma hostilidade
difusa, no campo religioso, contra as religides afro-brasileiras e acabam por localizar os
pontos nos quais tal hostilidade poderia se manifestar.

Edson, embora tenha dito que nunca passou por tal experiéncia, afirmou que, no
entanto, nao se sentiria a vontade para revelar que ¢ umbandista em seu local de trabalho.
Ele disse ter certeza de que seria alvo de alguma atitude intolerante se o fizesse. Nesse local
haveria um catolico dos mais fervorosos e uma batista. Alexandre, por sua vez, embora
afirme nunca ter sofrido discriminacdo, disse que algumas pessoas ndo conseguiriam
emprego porque, nas entrevistas de admissdo, ao responderem sobre sua opcao religiosa,
diriam serem umbandistas.

Tia Jane, numa linha semelhante, respondeu que nunca foi vitima de preconceito
mas fez uma ressalva: “porque eu nunca falei””. Caso ela estivesse numa Igreja Catolica,

por exemplo, e perguntassem-lhe sua religido, ela responderia: catolica. 1sso pode ser facil

186



para uma pessoa que, além de umbandista, também se considera cat6lica. No entanto, ela
também relatou que foi algumas vezes a uma igreja presbiteriana com a mae de seu ex-
marido. Disse que ela e sua ex-sogra sempre tiveram um 6timo relacionamento — a opc¢ao
religiosa da primeira nunca foi problema para a segunda. No entanto, embora sua ex-sogra
soubesse, ela nunca revelou, nessas vezes em que esteve na Igreja Presbiteriana, o fato de
ser umbandista — “nunca me perguntaram”.

Fica evidente o fato dos umbandistas esconderem sua filiacdo religiosa para
evitarem situacdes de preconceito e intolerancia. Um ultimo exemplo, nesse caso, merece
ser citado. Evanir, médium da Estrela do Oriente, afirmou que ndo teve coragem de dizer
que era umbandista a um certo ex-namorado. Ela relatou que, quando tinha de ir ao terreiro,

dizia a ele que estava indo a uma reunido da Seicho No le:

“(...) eu tive um namorado que ele ndo sabia. Alias, isso foi um segredo: até
hoje ele ndo sabe gue eu sou da umbanda. E quando eu ndo posso Vvé-lo, eu falo que
vou pra Seicho No le. [risos] Mas, se eu falo que eu sou da umbanda, eu néo sei.
Porque, ha muito tempo atras, a gente conversando, ele falou: ‘nossa, credo!
Porque aquela macumba, que aqueles macumbeiros...” Entdo, eu ouvi, eu ja fiquei
esperta, né? Entdo, até hoje, ele ndo sabe que eu freqlento. (...) Mas eu, também,
eu acho que dai, 0, j& é um pré-conceito meu. Ja foi meu, né? Porque eu nao tive
coragem de falar pra ele que eu era da umbanda. Entédo, eu acho que dai ja foi...
N3&o sei. Por isso que falei... E umas coisas, assim, meio, né? Ento, eu falo: eu
nunca fui, eu nunca sofri tanto preconceito, porque eu também ndo sai falando a
torto e a direito que eu sou umbandista”.

Passemos as experiéncias daqueles que ja teriam sido vitimas do preconceito.

Susane considerou o caso em que lhe ofereceram R$ 150,00 para participar de uma
encenacdo, na IURD, uma atitude preconceituosa para com ela. Além disso, em sua familia,
teve duras discussdes com seu irmdo, que se tornou pastor da “Casa da Ben¢do”. Ao que
parece, a expansdo evangélica em nossa sociedade parece garantir, a todas as familias, ao
menos alguns convertidos. Nessas situacOes, pode vir a se estabelecer tanto uma
convivéncia harmoniosa — e existem exemplos disto neste trabalho — como, nesse caso, a
possibilidade de conflitos.

E ainda temos as declaracbes de Pai Jaime, que estabeleceu conexdes entre o
preconceito religioso e a discriminacdo movida por questdes socioeconémicas e raciais. Em

geral, no entanto, essa associacdo entre preconceito religioso e discriminacdo racial néo foi

187



muito citada. A propria IURD procura enfatizar que nao se trata de preconceito de cor e sim
da busca de salvacdo de almas perdidas para o Diabo. De qualquer forma, numa anélise
muito perspicaz, esse entrevistado apontou o que ele consideraria uma discriminacdo de

ordem socioecondmica dentro da propria estrutura ritual da IURD:

“Entdo, eu acho que o preconceito religioso ele vem de toda forma: ele vem
do negro, ele vem do desemprego, da fome, da classe financeira. E aquilo que eu
acabei de falar, eu vou para a Igreja Universal, eu ndo tenho nenhum ‘puto’, hoje
eles vao fazer negdcio comigo, bonitinho e tal, amanha vocé vai, vocé esta com
duzentos reais, eles vao olhar para vocé e vao me largar aqui. Entdo isso é um
preconceito. Olhar aquele que é mais bonitinho, porgue vocé é branquinho, porque
vocé pode, fica bem no paletd, na gravata e eu acho que ja ndo fico bem... Entao,
quer dizer, isso é um preconceito. E tanto que a igreja Universal tem preconceito
com ela mesma: vai la pegar uma Igreja Universal la do nordeste e misturar com a
de Santo Amaro. Ela tem um preconceito, é tanto que ela tem os dias dos
empresarios, especial. Por qué? E um preconceito”. [grifos meus]

Pai Jaime disse, inclusive, que a policia ja teria sido enviada ao seu terreiro por
conta de reclamagdes quanto ao barulho: ““‘quem chamou a policia? Os crentes, 0s vizinhos
eram todos crentes e crente € uma merda, uma bosta”.

Rosa relatou que seria vitima de preconceito por parte dos moradores de seu bairro
— seus vizinhos a chamariam de “a macumbeira™. Quanto aos evangélicos de sua familia,
enguanto relaciona-se muito bem com uma prima que é pastora da igreja Renascer em
Cristo, possui um relacionamento conturbado com outra que é fiel da IURD. Além disso,
seu discurso também € um dos poucos que mantém uma associacdo entre 0 preconceito
contra as religibes afro-brasileiras e o preconceito racial. Assim, essas religides seriam
discriminadas, em sua opinido, por serem, “coisa de negro”. Cobrando uma maior
atividade militante no campo religioso afro-brasileiro, ela acha que *““deveria ter uma Sueli
Carneiro® do espiritismo”. Rosa conclui seu discurso com a constatacdo de que estaria
numa categoria-chave para tornar-se vitima de preconceito, pois, além de ser umbandista,
seria pobre, negra, mulher, com quarenta anos e mée solteira.

E preciso destacar a percepcdo, por parte de alguns entrevistados, da desunido
reinante no campo religioso afro-brasileiro: entre as diferentes vertentes religiosas (a

umbanda e as varias na¢des do candomblé) e, também, entre fiéis de uma mesma vertente.

188



No que diz respeito especificamente a este trabalho, temos o ressentimento dos
umbandistas de serem desprezados por um suposto discurso de superioridade, pureza e
maior eficacia magico-religiosa por parte dos praticantes do candomble.

Talvez fosse necessario dedicar maior atencdo a interacdo entre certos elementos
cosmoldgicos e rituais das religides afro-brasileiras e a atuacdo politica das mesmas.
Fiqguemos com os terreiros de candomblé e as tendas de umbanda. Estamos tratando de
unidades religiosas que gozam de grande autonomia: € impossivel imaginar uma
codificacdo ritual e litdrgica como aquela existente na Igreja Catolica ou na IURD. A Santa
Sé impBe que todos os catdlicos do mundo comunguem seguindo um mesmo padréo. Os
templos da IURD seguem um roteiro de pregacdo rigorosamente padronizado. Pois bem,
ndo ha instancia superior, com poder eficaz de fiscalizacao e coer¢édo, que determine de que
forma terreiros e tendas devem implementar esses ou aqueles rituais. Existem tradicdes e
praticas mais valorizadas que outras. Mas, a rigor, a possibilidade de variacdo é
imensamente maior do que aquela presente em sistemas religiosos que se fazem
acompanhar de uma estrutura institucional abrangente, hierarquizada, fiscalizadora e com
poder de regulamentacdo, codificacdo e punicdo. Mesmo as grandes federagdes
umbandistas possuem poderes muito limitados quanto a questdo da padronizagdo ritual.
Além disso, estamos analisando um campo religioso que se apoia firmemente na tradi¢éo
oral e no prestigio das liderancas dessas pequenas unidades. Nao ha um “Papa”: a rigor,
qualquer pai ou mée-de-santo estd apto a responder pelo campo religioso afro-brasileiro. E
um dirigente de federacdo®® ndo se assemelha, nem muito vagamente, a um Papa ou ao
bispo Edir Macedo — lider maximo da IURD.

Esse quadro, interno ao campo religioso, projeta um outro que diz respeito a
capacidade de mobilizacdo e atuacdo politica das religiGes afro-brasileiras na sociedade.

190

Ainda que possamos compreender o valor da “fofoca™" para a circulagéo de informagdes

8 Uma destacada militante do movimento negro.

% Para um debate mais profundo sobre a organizagdo federativa da umbanda, ver Ortiz (1991) e Negréo
(1996a).

% As afirmacBes seguintes, sobre a prética da “fofoca” no candomblé, sdo extensivas, em boa medida, &
umbanda:

(...) Durante esses dias [que antecedem as festas] é preciso que alguém providencie alimentacéo
“profana’ e bules e mais bules de café para os que estdo trabalhando no terreiro. Todo esse trabalho é
realizado alegremente, entremeado de brincadeiras, de narrativas de casos acontecidos nos terreiros e de
indakas (fofocas) mil. A cozinha é o espago do terreiro em que se fica sabendo das coisas do candomblé e
muitos ensinamentos sdo transmitidos, juntamente com avaliacdes de todos os tipos. E na cozinha que, além

189



no interior desse campo, a disputa de suas liderancas por prestigio ou a apaixonada defesa
de sua independéncia institucional, ndo podemos ignorar as conseqiéncias desses fatos para
um cenario maior de conflito religioso. Pude acompanhar uma reunido preparatoria e,
também, a realizacdo do “Primeiro Férum Paulista Religioso — Por uma Cultura de Paz e
Liberdade de Crenca”®*. Pude presenciar, nessas ocasides, a dificuldade dos representantes
das religides afro-brasileiras em estabelecer um consenso minimo em torno de suas
reivindicacdes, possibilidades de organizacdo e atuacdo em torno da defesa de seus direitos
legais de cidadania. Ao que parece, 0 extravasamento simbolico religioso parece ter efeitos
perniciosos no que diz respeito a possibilidade de esse campo atuar politicamente. A
preservacdo de sua independéncia parece ser feita, muitas vezes, a custa de uma maior
capacidade organizativa para, por exemplo, pleitearem uma maior visibilidade junto aos
formuladores de politicas publicas.

Passando a exemplos concretos, pude presenciar como determinadas liderangas,
apos criticarem — de forma um tanto agressiva — praticas rituais de unidades religiosas
concorrentes, utilizavam essa justificativa para evitar articulagdes politicas. Como um pai-
de-santo é capaz de discursar durante varios minutos sobre o comportamento supostamente
reprovavel de outro e, em publico, de forma um tanto dissimulada, dirigir-se a ele de forma
aparentemente respeitosa. E ainda temos aqueles representantes que comparecem a tais
encontros preocupados apenas em, através de uma “performance do discurso”, reafirmar
seu prestigio junto a sua comunidade religiosa sem maiores preocupacfes objetivas para
com o debate politico mais amplo.

Ora, trata-se de um grupo social manipulando, & sua maneira, determinados
simbolos em um determinado contexto. Eles tém todo o direito de atuar dessa forma e isso
ndo anula o fato de estarem sendo alvo de uma campanha que incita a intolerancia religiosa.
De todo modo, essas ressalvas ndo invalidam a constatacéo de que, numa sociedade em que
as comunidades precisam se articular politicamente para defender seus direitos de

de serem preparadas as comidas dos santos (ebds) e etutus, séo “cozidos™ os acontecimentos das festas, as
praticas dos outros terreiros (chamam isso de “xoxar’), os casos de demanda, cura, mistérios, avaliados os
desempenhos de adeptos e de orixas, a vida publica e privada do povo-de-santo em geral. E claro que no é
sO na cozinha que se fazem esses comentarios, mas esse espacgo, sendo cheio de segredos do candomblé (os
“feiticos™ sdo preparados ali), é o lugar de “intimidade” do povo-de-santo dentro do terreiro. (Amaral,
2002:39)

%! Realizado no dia 26 de outubro de 2005, no Centro Educacional Unificado (CEU) de Aricanduva, bairro da
zona leste da cidade de Séo Paulo.

190



cidadania, o campo religioso afro-brasileiro encontra-se com uma capacidade de atuacdo
muito limitada. Questdo grave, ja que seu principal antagonista, 0 segmento evangélico,
tem sido habil em fazer-se representar politicamente. E, através dessa representacdo —
principalmente em instancias legislativas —, tem sido capaz de amplificar sua voz nos
ataques ao campo religioso afro-brasileiro.

Voltando aos meus interlocutores, quando questionados se ja teriam tentado
converter integrantes de outras religibes, forneceram-me trés diferentes respostas. Uma
Unica pessoa disse, categoricamente, que sim, que ja tentou (e, nesse caso, conseguiu)
converter uma pessoa que fazia parte de outra religido. Outros entrevistados foram incisivos
em sentido contrario e afirmaram que nunca tentaram patrocinar conversdes religiosas. O
maior — e mais interessante — grupo de respostas, no entanto, combina préaticas e discursos
que, a principio, pareceriam absolutamente contraditérios. Vamos a ele. Esses entrevistados
iniciaram sua resposta negando que ja tivessem tentado converter uma pessoa praticante de
outra religido. No entanto, apds alguma insisténcia do pesquisador, disseram que ja
“orientaram”, “convidaram” ou “aconselharam” pessoas, em certas ocasides, a procurar 0s
servicos de uma tenda de umbanda. Nesse sentido, uma possibilidade seria a sugestdo de
passes para aqueles que encontram-se muito carregados. Outro diagndstico que pode levar a
essa recomendacdo € o que diz respeito a necessidade das pessoas de desenvolverem seus
dons medidnicos, abragando a missdo caritativa da umbanda, para, com isso, sanar
eventuais problemas espirituais que seriam motivados pela cobranca por parte das
entidades.

Ao que parece, os umbandistas enxergam um valor no fato de ndo tentarem — ao
menos formalmente — converter pessoas de outras religides: isso seria uma demonstracdo de
tolerancia. Em sentido contrario, as tentativas de conversdo de que sdo alvo os ofendem
como se se tratasse, verdadeiramente, de uma demonstracdo de preconceito. Rosa — uma
das trés pessoas que negou peremptoriamente qualquer tentativa de convencimento de
outrem —, por exemplo, afirma que ““a umbanda néo tenta converter ninguém. N&o tenta se
fazer aceitar. (...) Eu posso frequentar o centro do Jorge que isso ndo me impede de ir
numa Igreja Catdlica. Se eu falar... Eu fiz um curso na Igreja Metodista”.

Essa retdrica ndo impede, no entanto, que, no conjunto das pessoas que negam

tentativas de conversao, sobressaia-se uma maioria que admite ja ter feito “convites” e

191



“orientacBes”. Na medida em que criticam as tentativas de conversdo e as associam a
intolerancia, praticamente todos os umbandistas negaram, formalmente, que tenham tentado
pratica-las. Mas é interessante notar que eles ndo consideram tais “orientacbes” como
tentativas, ainda que disfarcadas, de iniciar um processo, de longo prazo, de convencimento
e posterior conversdo do fiel de outro sistema religioso. A negativa formal da
adequabilidade de atitudes proselitistas acaba por resultar num procedimento para o
convencimento religioso que pouco tem de comum com as atitudes mais “impactantes” da
IURD. Assim, o futuro umbandista assiste a uma festa, toma um passe, passa a frequentar a
assisténcia e, apés um longo processo, quando menos espera, atendendo aos chamados de
uma mediunidade latente, coloca sua roupa branca e adentra o espaco de trabalho dos
médiuns.

Quanto aos possiveis conflitos com fieis da IURD, a maior parte dos entrevistados
disse nunca ter sofrido discriminagdo por parte dos integrantes dessa denominacdo. Uma
porcdo minoritaria, por outro lado, afirmou que sim. As respostas, porém, s&o
particularmente ambiguas — seria uma simplificacdo grosseira reduzi-las ao “sim” ou “ndo”.
Algumas pessoas que afirmam ter sido discriminadas, por exemplo, associam essa situagao
as tentativas de conversdo das quais foram alvo.

Destarte, iniciemos com o0s que afirmam terem sido vitimas de preconceito por parte
dos fiéis da IURD a partir dessa associacdo entre tentativa de conversao e discriminacao.
Silvio, um médium da Estrela do Oriente, descreve uma situacdo que poderia ser

classificada de “tentativa de conversao forgada”. Em suas palavras:

“Uma vez que eu tava andando na rua, ai o cara veio, tudo... Ai, como ele
viu que eu ndo dei atenc¢do, ja foi pegando no meu braco e ja querendo arrastar pra
dentro da igreja e ai onde eu fui um pouco até desagradavel e cheguei falar pra ele

mesmo, falei assim: ‘eu sou espirita e pronto, cabou e eu ndo quero entrar’”.

Pai Jaime, por sua vez, disse possuir trés filhos-de-santo que se converteram para a
IURD. Esses filhos, desde entdo, ja teriam lhe dito algumas ““besteirinhas” — mas nada que,
em suas palavras, “machucasse”. O que teria ocorrido, em resumo, foi que esses filhos
convertidos tentaram convencé-lo a também ir para IURD. Pai Jorge, por sua vez, fez um
discurso muito duro contra o assédio proselitista dessa denominacdo (no caso, ele fazia

referéncia especificamente as pessoas que fazem o trabalho de evangelizacdo de porta em

192



porta). Se isso ndo anula o fato de ele nunca ter se sentido pessoalmente atingido por um
gesto de discriminacdo, h4 que se considerar seu sentimento de estar sendo, de alguma
forma, afetado por essa pregacdo ostensiva. Sua logica: se os filhos-de-santo do candomblé
e 0s umbandistas ndo tentam converter ninguém, por que as pessoas da IURD haveriam de
fazé-lo?

E possivel observar que, na medida em que a umbanda percebe a presenca do
sagrado (Deus) em qualquer denominacdo, ela ndo tenta, ao menos formalmente, converter
pessoas de outras religides. Afinal, ela ndo seria a portadora exclusiva da verdade. Isso ao
menos de uma forma idealizada no discurso de seus fiéis. A tentativa de conversao, dessa
forma, de acordo com seu entendimento, traz consigo a afirmacéo de que o sagrado — Deus
— ndo estaria presente em sua religido. Entendem que as demais religides deveriam ser
capazes de perceber a presenca de Deus em suas tendas, na medida em que eles
reconhecem Sua presenca nos templos. Aos umbandistas soa ilégica a demonizagdo. Tém
dificuldades em lidar com o fato de que uma denominagéo seja exclusivista e ciosa de seu
monopolio dos bens de salvacéo.

Quanto aos programas de televisdo da IURD, a maior parte dos entrevistados disse
gue assiste ou ja assistiu a eles. As respostas quanto ao tratamento dispensado as entidades
das religides afro-brasileiras, nesses programas, apontam para varios caminhos diferentes.
Acredito que vale reproduzir as mais significativas.

A principio, o tratamento dado as entidades afro-brasileiras seria considerado
preconceituoso. Novamente, € preciso dizer que o0s umbandistas ndo conseguem
compreender os ataques da IURD.

Pai Jorge, num relato que merece destaque, forneceu, em seqiiéncia, trés diferentes
respostas. Quanto ao tratamento da IURD com relacdo as entidades da umbanda, em seus
programas de televisao, ele disse, num tom evasivo, que ndo acha “nem certo nem errado”.
Em seguida, quando perguntei o que ele achava do fato de essa denominagdo transformar
todas as entidades e orixas da umbanda em encostos (Oxala, Xangd, marinheiros, exus,
etc.), ele afirmou: “deixa a cabeca deles achar que é encosto”. E, antes da terceira
resposta, preciso dizer que, ao iniciar este trabalho, achava que todos os umbandistas me
forneceriam, em suas colocages, uma seqliéncia de ataques contra esse processo de

demonizacdo promovido pela IURD. Qual ndo foi minha surpresa quando questionei o que

193



Pai Jorge achava das expulsGes de exus e encostos nos templos dessa denominacéo e ele me
disse que as considerava absolutamente acertadas:

“Eu acho que eles expulsam porque a religido deles ndo aceita. Entéo, eu
acho que... Eu vou falar que eles tdo certos sim. Sabe por qué eles tdo certos?
Porque eles ndo aceitam umbanda. Eles ndo aceitam os exus. N&o é que nem nos.
Entéo, o qué que os exus vai fazer 14? Quem mandou o exu ir la? Vocé entra aqui,
se voceé (...), se vocé entrar aqui eu expulso vocé, quem mandou vocé voltar aqui?
Vocé ja néo foi expulso, por qué vocé tem que voltar la? Entao, quer dizer... Eu ndo
vou falar se eles tdo certo ou errado. Porque eles tdo certos sim. Quem mandou 0
exu fazer aquilo? Por qué que exu vai xeretar la? Lugar de exu é dentro do centro
de umbanda, ndo € dentro de uma igreja”.

Rosa, além de qualificar o tratamento dispensado as entidades afro-brasileiras de
“terrivel” (ela também qualificou o “chute na santa”® dessa forma), disse que, durante um
programa da IURD, sua irmé viu uma “ex-mée-de-encosto” praticamente fornecer a receita

de um trabalho para desmanchar casamentos:

“E que a minha irma fala que outro dia ela estava tendo uma aula de como
desmanchar um casamento num programa da IURD. Que uma ex-mae-de-encosto
estava dando uma aula de como tinha sido feito um trabalho pra desmanchar um
casamento. Mas ela explicava detalhadamente o que ia no trabalho, como se fazia o
trabalho, o que tinha que se falar... Entendeu? Como era comprado... Onde se
achava! Onde se podia adquirir as coisas, 0s produtos que eram usados...”

Como afirmei anteriormente, em relacdo ao livro do bispo Macedo — Orixas,
caboclos e guias —, é possivel dizer que, descartada a preocupa¢do com questdes de
neutralidade axiologica, a IURD realmente realiza uma verdadeira etnografia das religides
afro-brasileiras. Como mostrou a entrevistada, isso pode ser percebido também nos

programas televisivos da denominacao:

No ambito da IURD, as consultas espirituais sdo feitas durante o0s
programas televisivos e no espaco da igreja. No primeiro caso, 0S pastores

% No dia 12 de outubro de 1995, o bispo da IURD, Sérgio von Helde, no programa O Despertar da Fé, da
Rede Record de Televisdo, fez um virulento ataque a idolatria, especialmente aquela que seria praticada em
relacdo a Nossa Senhora Aparecida. Para tanto, chutou, a vista das cdmeras, uma imagem da santa. Tal fato
desencadeou uma grande onda de protestos de fiéis catolicos e da prépria Igreja Catélica. A Rede Globo de
Televisao, concorrente da Rede Record, divulgou amplamente o episodio.

194



apresentadores do programa sdo identificados como ““consultores espirituais™ e
sdo assessorados por ex-pais e maes-de-santo convertidos a igreja Os
telespectadores fazem contato por telefone em busca de ajuda para suas aflicGes.
Como o diagndstico dado pelo pastor para as causas da aflicdo dos consulentes
frequentemente envolve a presenca do demonio ou de “trabalhos feitos™, os ex-
sacerdotes desempenham um papel estratégico na confirmacéo deste diagndstico.
Muitos telespectadores descrevem, por exemplo, que encontraram objetos em sua
casa ou em seu trabalho (alimentos, bonecos amarrados, pedacos de carne crua, po
preto, etc.) e querem saber se isso representa algum tipo de ““feitico”. Nesse
momento, 0 pastor consulta o ex-pai-de-santo que, freqiientemente, confirma tratar-
se de ““trabalho de bruxaria™ (feiticaria ou macumbaria) e explica em detalhes
como esses “trabalhos™ sdo feitos e quais suas conseqiiéncias para as vitimas.
(Silva, 2005:168 — grifos meus)

Alexandre, seguindo sua linha legalista, classificou como sendo um “crime” as

atitudes da IURD com relacdo as divindades das religi6es afro-brasileiras. Ele afirmou que:

“(...) a IURD foi processada por crime de discriminacdo religiosa. Ja
perdeu em primeira e segunda instancia. Entdo, eu acredito que é crime. Tanto que
participei do processo, ela perdeu em duas instancias, quer dizer... Foi dado como
crime o que ela faz e é assim que eu acredito™.

Roséangela, que me surpreendeu com suas afirmacdes, disse que gosta de ““palavras
evangélicas™. Seu discurso de tolerancia, alids, € muito interessante: ela ndo vé problemas
em assistir a programas evangélicos, ligar para a Rede Record pedindo uma oragdo ou
tomar a agua que foi benzida por um pastor através de um programa televisivo. Alguns
fatos e praticas referentes a IURD, entretanto, ela ndo abre mdo de criticar: o “chute na
santa”, o pedido de dizimos e o ataque as divindades das religiGes afro-brasileiras. Ela
afirmou que, nesses casos, muda de canal.

E ainda temos um ultimo depoimento que chama a atencdo. Na opinido de Tia Jane,
haveria um certo desejo das denominag6es evangélicas pelo desaparecimento das religides
afro-brasileiras. Ela também acha que “os evangélicos, principalmente a Universal, eles
querem dominar o mundo”. Finalmente, ela considera que deveria haver um espaco na

televisdo para que as pessoas pudessem conhecer as religides afro-brasileiras:

“Eu acho que, se tem, um programa evangélico... Tem, né?, na Record ai
que tem esse programa. Tem um horario que é para o evangelismo, dos crentes la.
De manhd, vocé tem missa. Vocé teria que dar um espaco também pra conhecer

195



essas nossas religido [sic] na televisdo, umbanda, candomblé. Se eles tém o direito
de mostrar a religido deles, eu acho que nos deveriamos ter o direito de mostrar a
nossa pra nao ficar esse preconceito”.

Por fim, ha a questdo “territorial”. Os entrevistados freqgiientam, ao todo, quatro
tendas e terreiros diferentes. Em todos os casos, foi dito que a convivéncia dos mesmos
com os templos, igrejas, tendas e terreiros vizinhos seria tranquilo, ndo havendo nenhuma
demonstracdo ostensiva de preconceito. A esse respeito, alias, ha que se destacar o fato da
tenda de Pai Jorge — freqlientada pela maioria dos entrevistados — estar “cercada”: ha um
templo da Congregacdo Crista no Brasil & sua frente e um da Igreja Batista ao seu lado. Em
nenhum desses dois casos foi relatada qualquer hostilidade.

Assim, embora ainda tenhamos uma pregacdo virulenta e demonizadora, que ocupa
0s meios de comunicacdo de massa (televisdo, radio e jornal) e busca incessantemente a
conversao dos integrantes do campo religioso afro-brasileiro, parece que algumas atitudes
mais extremadas estdo se tornando mais raras. Nesse caso, creio que o seqlestro de
praticantes das religiGes afro-brasileiras para conversdo forcada, as agressdes fisicas e as
depredacdes de tendas e terreiros® ja ndo sdo mais tdo comuns assim. Embora ja tenham

sido:

Fundada por um ex-umbandista no Rio de Janeiro, cidade-berco da
umbanda, a Universal desencadeou esta guerra e continua empenhada em
prossegui-la, ainda que, em decorréncia dos processos judiciais e dos inquéritos
policiais que sofreu, o faga de modo mais soft e menos visivel. (Mariano, 1999:112)

Finalizando este tOpico, gostaria apenas de repetir como certas respostas de meus
interlocutores me surpreenderam. Afinal, a Ultima coisa que esperava ouvir de um pai-de-
santo seria a aprovacao dos rituais de exorcismo da IURD. Isso demonstra como o sistema

religioso umbandista é habil em produzir interpretacGes, nos seus termos, a respeito das

% 0 resultado de tamanha disposicao e motivacao bélicas foi parar na imprensa, em delegacias de policia e
na Justica. Constam relatos de agressdo fisica a adeptos dos cultos afro, tentativas de invaséo de centros e
terreiros, vilipéndio por meio de programas de radio e TV (nos quais acusam umbanda e candomblé de
matarem criancas em rituais satanicos; queimam e destroem objetos, imagens e assentamentos afros),
publicacBes que os acusam de ligacdo com o Diabo, passeatas e concentracBes publicas de repudio e
protesto, imposicGes forcadas da Biblia, pratica de carcere privado e ruidosa ocupagdo de espacos
tradicionalmente utilizados pelos adversarios durante suas festas. S&o varios os incidentes registrados pela
imprensa. [Em seguida, 0 autor relata alguns casos cujas historias foram publicadas em jornais e revistas entre
1988 e 1990]. (Mariano, 1999:122)

196



praticas que moldam as agressivas campanhas proselitistas neopentecostais. Entretanto, €
inegavel que ha um grande hiato entre a capacidade de responder aos ataques, por um lado,
no nivel simbodlico e, por outro, através da mobilizacdo politica. Esta, ainda, mostra-se um
tanto incipiente — se ndo inexistente — quando observamos o cotidiano da maioria das
tendas e terreiros. Apenas algumas liderangas mais atuantes destacam-se no campo
religioso afro-brasileiro e parece que um movimento de reacdo mais organizado, que
produza respostas sistematicas a réplica da intolerancia, ainda encontra-se distante. Mas,
agora, vejamos o discurso dos fieis da IURD a respeito das afirmacdes de que promoveriam

a intolerancia religiosa.

4.2 “Ide por toda Terra e pregai o evangelho”: uma obrigacéo para os fiéis da
IURD

Depois de toda essa discussdo acerca dos ataques promovidos pelas denominag6es
neopentecostais contra o campo religioso afro-brasileiro, passaremos a uma andlise em
sentido contrario. A seguir, serd possivel notar, em primeiro lugar, que os fieis da IURD
também se sentem vitimas de preconceito e intolerancia. Varios relatos nesse sentido serdo
mostrados. Em segundo lugar, serd mostrada a interpretacdo dessas pessoas sobre o que
qualificamos de “agressivo proselitismo” e “demonizagéo”. Meus interlocutores procuraréo
demonstrar que ndo se trata de preconceito contra as religides afro-brasileiras. Mas que,
antes, seria a tentativa de salvar essas pessoas, atraves do evangelho, da atuacdo do Diabo.
Os umbandistas podem até enxergar uma ruptura/agressao nas tentativas de conversao e
evangelizacdo. Mas, para os fiéis da IURD, o campo afro-brasileiro representa uma
continuidade dos dominios simbolicos dessa denominacéo: nele estdo todas as criaturas que
Deus, Jesus e o Espirito Santo esperam que sejam salvas através da atuacdo de bispos,
pastores e obreiros.

Comecemos, entdo, pela interpretacdo de meus entrevistados a respeito da idéia de
“preconceito”. Eles o associaram, no caso de sua opgdo religiosa, a falta de conhecimento

197



do publico em geral acerca da estrutura ritual da IURD. As pessoas teriam uma visao
negativa dessa denominagdo justamente por nunca terem tido uma experiéncia concreta
junto a ela. Os fieis ressaltaram, assim, que seria importante conhecer o testemunho de vida
das pessoas que se converteram: para que seja possivel perceber em que a IURD estaria
influenciando, positivamente, suas existéncias. O testemunho, dessa forma, transformar-se-
ia na arma mais eficaz contra as situagdes de discriminag@o provocadas por aqueles que ndo
conhecem a fundo a denominagéo.

As situacOes de intolerancia mais citadas pelos fiéis estariam vinculadas aos ataques
que sdo feitos contra a pratica, marcante, dos insistentes pedidos de dizimos e ofertas. De
acordo com uma entrevistada, a IURD seria classificada como uma ““igreja de ladrao™. Tal
acusacdo seria muito ouvida por aqueles que fazem o trabalho de evangelizagdo de porta
em porta. E esse preconceito recairia, com forca, sobre pastores e bispos: eles proprios
chamados de “ladrdes”.

A denominac&o, por outro lado, ja elaborou alguns discursos contra tais atitudes de
discriminacdo. A obreira Lilian fez o seguinte comentario a respeito das pessoas que
criticam a IURD: ““isso dai € tudo o encosto que utiliza a pessoa pra ela ndo se aproximar
de Deus. Como fazia comigo [ela possuia uma péssima opinido sobre a igreja]. Entdo, eu
ndo esquento muito”. E, além desse, também ha o discurso da martirizagdo: os iurdianos
estariam sofrendo, atualmente, as mesmas humilhacdes e perseguicdes das quais Jesus
Cristo foi vitima no passado.

Duas falas merecem maior atengdo. O obreiro Wilians, ao ser questionado sobre
uma definicdo de preconceito e intolerancia religiosa, assumiu uma postura um tanto
defensiva. Sua resposta foi construida de modo a rebater as acusacdes de que a IURD teria
uma postura preconceituosa contra as religides afro-brasileiras. Pois bem, ele afirma que a
discriminacdo religiosa contra tais grupos ndo existe. Em sua opiniéo, tudo ndo passaria de
uma maquinacdo levada adiante pela midia e os lideres das religides que estariam
“perdendo terreno” para IURD - que, justamente por isso, estariam interessados em

prejudicar a imagem da denominacéo:

“Sao os chefes dessas religibes, que estdo achando que estdo perdendo
terreno, e querem fazer uma movimentacdo, nessa midia sensacionalista que nos
temos, para denegrir a imagem da igreja. Por qué como é que, eu, membro da

198



IURD, obreiro da IURD, que expulso encosto, tenho amigas que é da umbanda, que
é da quimbanda, que é do candomblé, que recebem esses encostos 1a? Vao deixar
de ser minhas amigas? Vo deixar de ser ser humano? Sé na cabeca deles”.

Na visdo do obreiro, portanto, as criticas contra supostas atitudes de intolerancia da
IURD seriam, na verdade, fruto do preconceito e da discriminacdo de que seria vitima essa
igreja. E ele ainda repete um argumento recorrente nos depoimentos: que mal haveria em
mostrar a verdade dos fatos? Que mal haveria em revelar a verdadeira natureza demoniaca
das entidades pretensamente bondosas das religides afro-brasileiras? Novamente, nas

palavras de Wilians:

“Se a gente mostra na Biblia. No que as pessoas véem acontecendo nas
nossas reunides, que, infelizmente, elas estavam sendo enganadas 14. Que nao séo
deuses, ndo sdo orixas, ndo sdo anjos de luz, mas sdo demdénios. Que culpa a gente
tem? A gente s6 esta fazendo a nossa parte. Que é pregar o evangelho e fazermos
tudo que Jesus fez: ‘ide por toda Terra, pregai o evangelho, curai os enfermos e
libertai as pessoas dos demdnios’.”” (grifos meus)

A TURD conseguiu, inclusive, transformar o preconceito contra seus fiéis em algo
positivo, um claro sinal de sucesso. Afinal, o Diabo ndo teria nada contra as opgoes
religiosas das pessoas que se encontram em crise. Seus ataques estariam concentrados, na
verdade, contra os individuos que, através de sua conversdo, conseguiram libertar-se de seu

jugo. De acordo com Cordelina:

“O importante é o resultado que tem feito na minha vida. Entédo, o que as
pessoas dizem... E o que o bispo Macedo sempre fala: ‘se vocé esta na igreja e a
pessoa ndo esta te criticando em nada, alguma coisa esta errada’. Entdo, para vocé
estar bem, as coisas estarem bem, alguém tem que estar te criticando. Porque ai a
pessoa esta vendo resultado na sua vida. Se vocé esta na igreja e ninguém fala
nada, ninguém ta... Entdo, quer dizer que nado esta tendo resultado nenhum”.

Um dnico entrevistado fez um exercicio de autocritica a respeito da possibilidade da
IURD possuir uma atitude preconceituosa contra outras religides. Rogério disse que,
quando passou a frequentar a igreja do bispo Macedo, todas as pessoas que pertenciam a
outras denominacdes, para ele, “eram do diabo”. Também afirmou que, atualmente,

respeitaria a todas as vertentes religiosas. Embora, anteriormente, tentasse converter a todos

199



afirmando que a IURD era a “melhor do mundo™ (ele afirmou, em seguida, ““que [na
verdade, a denominacao] ndo é, né? Tem seus erros, suas falhas...””).

Como afirmei logo acima, embora a IURD constantemente seja acusada de
promover situacdes de preconceito e intolerancia a partir de seu agressivo proselitismo, é
digno de nota que, em sentido inverso, a totalidade dos entrevistados que integram a
denominacdo afirmou ja ter sido discriminada por conta de sua opcéo religiosa. Vejamos, a
seguir, as situacdes nas quais ocorreram as demonstracdes de preconceito.

Os amigos “do mundo” tenderiam a se afastar depois que a pessoa converte-se e
passa a ser “crente”. De acordo com Eliane: *““vocé ndo bebe mais cerveja, ndo toma mais
vinho, vocé ndo serve mais para sair com a gente”. Também foram relatadas situagdes de
atritos com familiares pertencentes a outras denominacdes religiosas (nos casos em questao,
tratavam-se de testemunhas de Jeova e catolicos). No ambiente de trabalho, estariam
presentes as piadas e comentarios jocosos. Lilian, em um emprego que teve, era vitima
constante dos chistes e “brincadeiras” dos demais funcionarios que, segundo ela, eram
todos umbandistas: ““as vezes, eu saia do banheiro e tinha uma vela preta 14, acendida...
Coisas desse tipo. Eles mentiam que tavam incorporados...” Outro ponto muito destacado
diz respeito as demonstracfes de hostilidade, por parte de desconhecidos, durante o
trabalho de evangelizacdo na rua, feito de porta em porta. Os ataques, em sua maioria,
versariam sobre o fato de as pessoas contribuirem financeiramente com a denominagéo,
através dos dizimos e ofertas. Os pastores seriam qualificados, constantemente, como
“ladres”. Finalmente, os fiéis da IURD teriam preconceito para consigo mesmos, na
medida em que, a principio, teriam vergonha de afirmarem-se como integrantes da

denominacdo:

“Eu acredito que, eu mesmo, ja fui vitima de mim mesmo. (...) No inicio,
quando eu comecei na igreja, era um negocio interessante. Quando o pessoal
perguntava pra mim: ‘ah, vocé virou crente? Virou evangélico?’ Eu falava: “é, sim,
sim’. Ai as pessoas falavam assim: ‘e de qual igreja?” Quando perguntavam qual a
igreja era a mesma coisa d’eu pegar um gato ao contrario arrastando de dentro de
mim para sair [0 nome da IURD]”. (Otavio)

Ao que parece, os fiéis dessa denominacdo sofreriam um duplo preconceito.

Primeiro, por serem evangélicos e, segundo, por integrarem-na. A discriminagdo ocorreria,

200



no segundo caso, por parte dos componentes do campo evangélico que participam de outras
denominagdes. A IURD seria muito criticada por conta de questBes referentes as regras de
comportamento de seus fiéis. Na medida em que ndo hd uma definicdo formal de
vestimenta para o culto, muitas vezes aconteceria, por exemplo, de as mulheres irem a
igreja trajando roupas “inadequadas” (curtas e/ou chamativas). 1sso, na visédo de vertentes
evangélicas com regras de comportamento mais rigidas, seria altamente reprovavel®*.

A maior parte dos entrevistados afirmou nunca ter sofrido discriminacdo por parte
dos integrantes das religides afro-brasileiras. O obreiro Wilians, no entanto, fez uma
ressalva afirmando que, na verdade, ele nunca teria sido discriminado pessoalmente por um
integrante dessas religiGes. Mas, em resposta as acusacOes de preconceito, por parte das
mesmas, recebidas pela IURD, ele afirmou que o “problema” estaria nos “lideres” dessas
religides: ““nos lideres, assim, da parte deles, porque nenhum bispo, nenhum pastor disse
gue a gente deve ver eles com maus-olhos, que a gente tem que maltratar, que eles sdo o
demonio... Nunca.”. Nesse discurso é possivel perceber, novamente, que ele enxerga
preconceito e discriminacdo, justamente, nas acusacdes de preconceito e discriminacdo
sofridas pela IURD. Ja sua fala sobre as liderancas das religides afro-brasileiras me pareceu
um tanto vaga. Imagino, aliés, que nem poderia ser diferente pois, afinal, quem séo essas
liderangas? Uma resposta que nem os integrantes do campo religioso afro-brasileiro
saberiam me dar (considerando as limitacdes de representacdo das federacOes e a grande
autonomia de cada lider religioso).

Um grupo um pouco menor, no entanto, afirmou j& ter enfrentado tal situacdo. As
demonstracdes de preconceito teriam ocorrido, majoritariamente, durante a realizacdo do

trabalho de evangelizacéo, feito de porta em porta. Foi citada, inclusive, a ma recepcdo que

% Roupas inadequadas, é bom destacar, na opinido de integrantes do campo evangélico que compdem
denominagdes mais severas quanto aos usos e costumes de santidade. A IURD, por outro lado, faz parte do rol
de igrejas que tém investido na liberalizagdo desses costumes. Tal liberalizacdo foi muito dinamizada com o
advento do neopentecostalismo:

Com as mudancas comportamentais promovidas pelos neopentecostais, ampliou-se ainda mais a
diferenciagdo interna do pentecostalismo. Pois, a despeito da afirmacéo de Caio Fabio de que “o estereotipo
do crente de Biblia sob o brago, de terno e gravata’ nada mais teria a ver com a realidade atual, a realidade
pentecostal ainda preserva muito desse esteriétipo. A Deus é Amor, por exemplo, mantém intactos usos e
costumes de uma rigidez insuperavel. Do mesmo modo, Assembléia de Deus (CGADB e Conamad) e
Congregacao Cristd permanecem entre as mais conservadoras nessa area, embora nao sejam pareo para o
legalismo da Deus é Amor. Isso faz com que as trés (restringindo a comparagdo a estes casos mais
conhecidos) se distanciem mais e mais até das igrejas do deuteropentecostalismo, as quais, umas mais outras

201



0s grupos de evangelizadores recebem quando tentam atuar junto a centros espiritas.

Vejamos um exemplo dessas situacdes, relatado por Félix:

“Quando eu frequentava o grupo de jovens, que a gente saia na rua
evangelizando, eu ja bati na casa de uma pessoa que era espirita. NOs nao
sabiamos, né? Era [uma] mée-de-encosto, no caso. E nds tentamos pregar pra ela,
passar a palavra pra ela. Através de jornal da igreja, essas coisas. Ela [s0] faltou
jogar o cachorro, agua em cima da gente. Que ela ndo aceitou, entendeu? (...)
Inclusive ela até pediu nosso nome porque ela falou que ia fazer trabalho pra gente,
nao sei 0 qué, e esses tipos de coisas. Entdo, a gente enfrentava bastante isso na
rua. Porque tem muita gente que ndo aceita, né? A gente vai pregar a palavra de
Deus e eles ndo aceitam. Bate o portdo na nossa cara, ndo atende...”

N&o podemos esquecer que isso combina com o que foi dito pelos umbandistas, que
enxergam, nas tentativas de conversdo, um gesto de discriminacdo. Disso resultariam,
portanto, as reacOes negativas por parte deles. Assim, quando um fiel da IURD tenta
converter um umbandista, este encara tal atitude como discriminatéria e reage de forma
agressiva. O fiel da IURD, por sua vez, enxerga, nessa reacao agressiva, uma demonstracdo
de preconceito.

Continuemos na tematica da conversdo. Praticamente todos os entrevistados
disseram, categoricamente, que ja se dedicaram & tarefa de converter membros de outras
religibes. Os poucos casos que escaparam a isso sao os dos fiéis que, em declara¢fes muito
semelhantes aquelas proferidas pelos umbandistas, afirmaram que ndo tentam converter
integrantes de outra religiGes, embora possam convida-los a conhecer a IURD através de
suas reunides. Nesse ponto, Otdvio afirma: “eu ndo costumo fazer isso [tentar converter as
pessoas]. Até a IURD nos ensina que isso € pescar peixe em aquario dos outros. Eu admiro
muito essa parte da IURD. Ela ndo ensina os membros a fazer isso”. Nota-se uma clara
contradicdo entre o discurso desse fiel e o agressivo proselitismo praticado por sua
denominagéo.

Dediquemos maior atencdo a alguns casos nos quais ficam evidentes algumas
estratégias de conversdo utilizadas pelos fiéis da IURD. Um vinculo de amizade é um

elemento facilitador desse procedimento. Félix conseguiu “levar” para IURD uma amiga

menos, vém, nos Gltimos anos, diminuindo exigéncias, fazendo freqlientes concessdes em seus Usos e costumes
de santidade. (Mariano, 1999:189)

202



que freglientava o “espiritismo” (no caso, o candomblé). Além dela, a mée e as irmas,
atualmente, também frequentariam a igreja. Outro bom exemplo foi citado pela obreira

Fabiana:

“(...) Eu tenho uma colega, no caso € até a Claudia. E eu comecei a
conversar com ela. Ela ia na Catolica assim de vez em quando, fazia catequese...
Eu também fiz. E ai eu comecei a ir na IURD primeiro. Quando eu tinha la os meus
doze, treze anos, eu comecei a chamar ela. Ela comecou a ir comigo, ai eu comecei
a conversar bastante com ela: ‘ah ndo, olha... Vamos agir assim, vamos fazer
assim...” E ela foi mudando, foi mudando, mudando... E o tempo vai passando e a
pessoa amadurece. Como pessoa. E esse amadurecimento feito na igreja da uma
visdo maior das coisas. Hoje eu sou a coordenadora do projeto e ela € professora
junto comigo. Entdo, mudou a mente dela, mudou a maneira dela ver as coisas.”

Por pior que seja a recepgdo, em geral, ao trabalho de evangelizacdo que é feito
diretamente nas residéncias, ele rende seus frutos. Entre os entrevistados, temos dois
exemplos de participantes desses grupos de evangelizadores que obtiveram sucesso. Pamela
disse que conseguiu “levar” para IURD uma moca que integrava as Testemunhas de Jeova.
Cordelina, em seu relato, afirmou: ““tem pessoas, que eu evangelizei, que estdo na igreja
até hoje”.

Chama a atencdo o fato dos “rivais” reconhecerem a eficacia dos tratamentos
espirituais promovidos pela IURD - o que geraria algumas situacGes curiosas de conversao.
O obreiro Wilians citou o caso de uma mée, vinculada as religibes afro-brasileiras, que
possuia um filho depressivo. Esse jovem teria sido convidado a participar de uma reunido
da IURD. Ele passou, entdo, a freqlientar a denominagdo e conseguiu se libertar da
depressdo. Sua mée, no entanto, continua nas religides afro-brasileiras. Vez por outra, ela
ligaria para Wilians. Através do obreiro, procuraria reforcar os lagos de seu filho com a
igreja: “Wilians, vocé pode falar com ele? Olha, obreiro, vocé pode ligar? Vocé pode falar
com o Tiago? Eu senti ele meio estranho hoje...”*®

Voltando a questdo especifica da intolerancia, abordemos o elemento “territorial”.
De forma geral, a relagdo dos templos da IURD com os templos vizinhos, de outras

religides, é tranquila. Ocorreriam apenas reclamacgfes de vizinhos por conta do som alto

% Alguns entrevistados umbandistas reconheceram a capacidade das igrejas evangélicas de ajudar as pessoas,
de forma decisiva, a superar suas crises pessoais. Nesse sentido, foram citados exemplos referentes a
dependéncia de drogas, alcoolismo, superacdo de traumas, depressdes, etc.

203



proveniente dos cultos. As denominagdes que poderiam enxergar na IURD uma adverséria
parecem ndo se preocupar em atacar os templos da denominacao.

Um dos principais veiculos do agressivo proselitismo da IURD € a programacao
televisiva da denominacéo. Todos os entrevistados afirmaram assistir, com maior ou menor
frequéncia, a esses programas. E eles afirmaram, de forma praticamente unanime, que nao
haveria demonstragdo de preconceito ou a préatica de atitudes discriminatorias no tratamento
dispensado as religides afro-brasileiras nessa programacdo. Nesta haveria apenas a
preocupacdo em levar os telespectadores ao conhecimento da verdade. Este termo estaria
ligado a palavra de Deus — a Biblia — e a revela¢do do carater demoniaco das falsamente
bondosas divindades das religibes afro-brasileiras. De acordo com Eliane, 0s pastores
falariam tanto da “macumba” nesses programas porque ““os espiritos que se manifestam s
vem de la. Entdo, eles trabalham nisso ai, libertando as pessoas. E o trabalho deles.”
Prova inconteste, de que a denominag&o diria a verdade, sobre as divindades das religides
afro-brasileiras e seu carater demoniaco, seria 0 grande numero de “ex-pais” e “ex-maes-
de-encostos” que teriam se convertido através dos programas de televisdo. Alids, para
revelacdo dessa “verdade”, nos cultos da IURD, os pastores contariam com a ajuda dos

préprios encostos:

“(...) A gente apresenta, as vezes, uma pessoa que manifestou com um
demonio, ou um encosto que seja, que tem o nome do mesmo que o deles. Que culpa
a gente tem? Entéo, eles que questionem as entidades deles e falem: “vocés falem a
verdade — vocés sdo deuses ou demdnios?’ Porque, aqui, eles confessam o que séo.
E a gente s6 mostra isso.”” (obreiro Wilians)

Vejamos alguns dilemas éticos suscitados por essa questdo. De fato, ndo é
necessario um grande esforco de exegese biblica, por parte da IURD, para levar a bom
termo a demonizacdo das religides afro-brasileiras e suas divindades. Conforme ja foi dito
anteriormente, de acordo com esse livro sagrado, tudo que ndo é o Espirito Santo de Deus e
manifesta-se espiritualmente é, na verdade, espirito “imundo” (os anjos decaidos que
servem a Lucifer). Logo, para o sistema de crencas da denominacdo, o proselitismo
agressivo, que visa salvar almas da atuacdo do Diabo e seus servos, é perfeitamente

legitimo — e racional. De acordo com a obreira Fabiana:

204



“A IURD, ela néo cré naquilo e ela luta contra aquilo. Entéo, existe essa
opinido sim. Eu ndo vejo que seja uma questdo de preconceito e sim uma guestao
de religido mesmo. Porque a religido da IURD - ndo que seja exatamente a
religido, mas... —, 0 conceito, a doutrina, digamos assim, € contra a doutrina do
candomblé. E oposta. Entdo, as duas... Uma ndo condiz com a outra. N&o tem
como.” (grifos meus)

Em minha opinido, ha um questionamento fundamental a ser feito: como determinar
0 que seria a intoleréancia num caso como esse? Estamos diante de religibes que, embora
partilhem um estoque simbdlico com inumeros pontos de contato e troca, possuem
divergéncias que parecem impedir qualquer possibilidade de ecumenismo. Além disso, se a
umbanda discorda de certas préaticas da IURD, mas o faz “discretamente”, 0 mesmo ndo se
pode dizer quando invertemos os termos dessa sentenca. A ITURD pratica um proselitismo
bastante agressivo: ataca verbalmente, demoniza e alguns de seus adeptos chegaram a
praticar atos de hostilidade fisica contra os praticantes das religides afro-brasileiras. No
entanto, colocando em suspenso a questdo da violéncia fisica, voltamos a questdo: como
determinar o que é uma disputa “legitima” pela preeminéncia no campo religioso e 0 que
pode ser descrito como discriminacdo e intolerancia? A partir de que ponto o Estado
deveria intervir?

Esse é o tipo de questdo que este trabalho, a principio, desejava responder. No
entanto, para minha frustracao, creio que ficarei sem respostas conclusivas. Em seu lugar,
algumas constatacdes que talvez possam auxiliar futuras discussdes sobre o tema — que, de
todo modo, € dos mais polémicos.

Inicialmente, parece haver um certo “atrito” entre os direitos de cidadania e a
autonomia do campo religioso — que parece escapar as tentativas de normatizacdo de um
Estado supostamente laico. Pensando a partir da estrutura ritual da IURD, € inegavel que as
divindades das religides afro-brasileiras podem ser associadas a demonios. Mas até que
ponto tal interpretacdo pode ser vista como um “direito” dos fiéis dessa denominacao e, por
outro lado, em que momento seria possivel perceber que os direitos de cidadania dos filhos-
de-santo estdo sendo atingidos? Talvez a programacdo televisiva da IURD possa nos
ajudar, nesse ponto. Como deve ter ficado evidente, ao longo deste trabalho, os pastores
néo realizam, simplesmente, a demonizacédo das religides afro-brasileiras: o fazem de forma

assaz virulenta e sistematica. Utilizam fartamente recursos de comunicacdo de massa.

205



Dessa forma, conseguem pregar a pecha infamante de “demoniacos” aos cultos afro-
brasileiros. O fato é que, realizada de tal forma, essa “campanha” pode, sim, tornar-se um
incentivo a discriminacdo em familias, locais de trabalho, areas de lazer, enfim, no
cotidiano de nossa sociedade. E possivel perceber, assim, a divulgacdo de idéias que sdo
contréarias a um ideal de tolerancia religiosa. Isso poderia nos levar a pensar que canais de
televisdo — bem como as estagdes de radio — sdo, antes de mais nada, concessdes publicas
reguladas pelo Estado. E, sempre garantindo o direito a livre expressdo, caberia ao Estado
(laico) fiscalizar o uso desses espac¢os. Logo, uma disputa que viesse a extrapolar os limites
simbdlicos do campo religioso e se convertesse em campanha promotora da intoleréncia,
mereceria um olhar mais cuidadoso do poder publico e uma reflexdo mais profunda por
parte da sociedade civil organizada. E importante frisar que ndo se trata, aqui, de condenar
ou inocentar a IURD ou as religides afro-brasileiras, mas de perceber que um certo abuso
da liberdade religiosa, com a omisséo estatal, pode provocar a opresséo e discriminacgao de
grupos minoritarios (em termos demograficos e de recursos)®.

Todavia, 0 que soa mais irdnico nessa discussdo € que, aos primeiros sinais de
reacdo dos grupos que sao vitimas do proselitismo demonizador da IURD, esta
denominacdo trata de sacar um discurso, religiosamente embasado, de autoprotecdo. A
valorizagdo da martirizagdo, atitude presente nos mais diversos segmentos religiosos
cristaos, parece voltar a baila. Mecanismo dos mais engenhosos. Jesus, filho de Deus, foi
duramente perseguido ao tentar divulgar a boa nova enviada por seu Pai. Nada mais natural,
portanto, que uma vez mais as hostes infernais levantem-se contra aqueles que tentam
retomar a empreitada evangelizadora do carpinteiro de Nazaré. A suposta persegui¢do —
que pode variar desde a mais ténue critica até efetivas demonstracdes de intolerancia —
passa a servir a dois propdsitos complementares: revelar o carater demoniaco dos que
interpelam a IURD e reafirmar a validade religiosa da mensagem dessa denominagao.
Assim, aqueles que eram alvo de critica passam ao papel de vitimas:

“Pesquisador: E como é que vocé encara esses processos que a IURD
recebeu ou esta enfrentando na justica? Qual a sua opinido sobre isso?

% Sobre o “excesso de liberdade religiosa” e a espinhosa discusso das relacdes entre o poder normatizador e
regulador do Estado e a autonomia do campo religioso, o artigo de Pierucci (1996) — “Liberdade de cultos na
sociedade de servicos” (in Pierucci & Prandi, A realidade social das religides no Brasil) — pode ser um bom
ponto de partida.

206



Obreira Lilian: Ah, esses processos, pra mim, é perseguicdo. Igual o Senhor
Jesus: ele foi massacrado, perseguido, destruido, crucificado... Sem ter feito nada
de ruim. Ele s6 queria 0 bem das pessoas. Da mesma maneira que acontece com a
IURD,1.97

A IURD, a despeito das controvérsias que suscita, consegue ocupar cada vez mais
espaco no campo religioso brasileiro. Também é capaz de defender-se dos ataques de
denominacdes adversarias e amplificar o eco de sua mensagem religiosa. A esse respeito, é
relevante o fato de a igreja conseguir estabelecer pontos de influéncia em espacos
importantes da sociedade mais abrangente. Para melhor entendermos essa questéo,
passemos aos motivos do sucesso da IURD em sua capacidade de organizacao interna e
atuacdo politica — questdes que, em minha opinido, estdo vinculadas.

A denominagdo conta com uma notavel organizacgdo institucional e uma estrutura
hierarquica bem definida e muito eficaz em sua capacidade de gestdo — em moldes
empresariais. Dessa estrutura hierarquica emanaria uma grande padronizacdo ritual e
organizacional que “uniformizaria” a igreja em todo pais. Além disso, a IURD, em virtude
das perseguicdes sofridas (por parte da midia, no campo politico e nas disputas inerentes ao
campo religioso), teria passado a organizar-se politicamente para melhor proteger-se dos
ataques e defender seus interesses. A atuacdo politica da denominacdo, até o momento,
limita-se a cargos legislativos (com destaque para sua bancada de deputados federais e,
também, o senador pelo Estado do Rio de Janeiro, bispo Marcelo Crivella). De acordo com
Lilian, *“(...) por diversas vezes, governadores, diversos politicos tentaram fechar templos,
assim, de um dia pro outro. E se ndo tiver ninguém, la na politica, que seja também da
Igreja, eles acabam conseguindo, né? Acaba se favorecendo™.

N&o se pode negar o fato de que certos postulados da Teologia da Prosperidade
também favoreceriam muito essa capacidade de organizacdo e expansdo da IURD. Afinal,
ndo é nada desprezivel 0 montante de recursos arrecadado, diariamente, para “a Obra de
Deus”. Tal Obra pode ser observada na multiplicacdo dos templos, na melhora da qualidade

dos programas televisivos, na expansédo da rede radiofénica, em livros mais bem editados,

9 A estridéncia com que hoje no Brasil as novas e bem-sucedidas igrejas pentecostais reclamam da falta de
liberdade religiosa ndo deixa de ser um modo sui generis de interpretacdo dos fatos vividos. O crente sai
batendo com a biblia nas costas do umbandista, a quem ofende chamando de “macumbeiro, mas quem
reclama de intoleréncia e perseguicao religiosa é o crente, ndo sua vitima. Estamos, naturalmente, diante de
um mecanismo discursivo de retorsao. (Pierucci, 1996:275)

207



etc. E ndo cabe aqui, nenhuma critica a esse crescimento. Afinal, ele soa absolutamente
coerente com a missdo evangelizadora a qual a denominacao se propde e que tem, como
fim Gltimo, arrebanhar o maior nimero possivel de almas para Jesus.

Além dessas explicagdes que ressaltam o carater empreendedor e a capacidade
administrativa da IURD, ainda temos as justificativas de carater sobrenatural para seu
sucesso. Na opinido dos fiéis, ele seria um evidente sinal de comunhdo da denominagéo
com Deus. Alem disso, o fracasso das outras religides em suas tentativas de organizacéo
politica estaria diretamente vinculado ao fato de elas ndo possuirem tal comunhdo. De
acordo com o obreiro Roberto, as outras denominagbes ““ndo conseguem [se organizar]
porque ndo tém o Espirito Santo nem uma dire¢éo de Deus”.

Isso, alias, nos permite passar as explicacGes dos fiéis da IURD a respeito dos
insucessos das religides afro-brasileiras em suas tentativas de se organizarem para atuar
politicamente. As interpretac0es mais presentes, para tal fenébmeno, sdo aquelas de cunho

sobrenatural: a auséncia da comunhdo com Deus. Logo:

“Por qué ndo consegue se organizar? E o espirito de confusdo que reina
nesse negocio. Como existe um espirito de confusdo reinando, ndo tém como se
organizarem”. (Otévio)

“Eu acho que é porque eles ja sao derrotados, nada deles vai para frente,
eles ndo conseguem”. (Eliane)

Algumas explicacbes mais ligadas ao “mundo”, no entanto, foram tentadas. E
pareceram-me muito ldcidas em seus diagnosticos. A principio, haveria a desorganizagdo
institucional dessas religifes e a falta de recursos materiais (dinheiro) para que possam se
estabelecer politicamente e defender-se de forma adequada. De acordo com Rogério, as
religibes afro-brasileiras ndo conseguiriam captar recursos como a IURD pelo fato desta
dinamizar sua arrecadacdo através da Teologia da Prosperidade. E também haveria a
percepcdo de que essas religibes seriam desunidas entre si — o que dificultaria sua
capacidade de atuacéo politica. De acordo com Felix, existiriam disputas entre as diferentes
vertentes do “espiritismo” que seriam comparaveis, em sua opinido, aquelas existentes
entre as diversas denominagdes evangélicas. Complementando sua fala, creio que é

importante destacar o fato de que, no campo evangélico, existem divergéncias entre

208



denominagdes. O que significa que integrantes da Assembléia de Deus, da Igreja Batista e
da IURD podem ndo nutrir simpatias mutuas. Mas isso ndo elimina a possibilidade de cada
uma dessas igrejas, individualmente, ser muito bem organizada. No campo afro-brasileiro,
a fragmentacéo e a desorganizacdo politico-institucional seriam maiores. Nao se pode falar
do candomblé ou da umbanda, nesse aspecto, na medida em que suas unidades religiosas
(terreiros e tendas) pouco dialogam, ndo possuem uma efetiva integracdo politica e
possuem o&rgdos representativos — as federacbes — de atuacdo e abrangéncia muito

limitadas.

209



Concluséao

Neste trabalho, procurou-se demonstrar, a partir de uma descrigdo densa, como a
IURD constroi sua estrutura cosmoldgica e ritual por meio da absor¢do de simbolos
retirados da umbanda e das religides afro-brasileiras em geral. Ficou evidente que, se a
IURD se apropria desses simbolos, em sentido contrario, a umbanda e o campo religioso
afro-brasileiro realizam um esforgo para, de certa forma, retomé-los. Os exus, num primeiro
momento, sdo subjugados nos muitos rituais de descarrego da igreja do bispo Macedo.
Rendem-se aos poderes de Deus, de Jesus e do Espirito Santo. No entanto, quando
voltamos as tendas e terreiros, para questionar médiuns, pais € maes-de-santo a respeito de
tal “derrota simbolica”, ficamos surpresos ao descobrir a “malicia” e inventividade de tais
entidades. Exus “contratados” por pastores, exus realizando encenagdes, exus que se
divertem ao ludibriar obreiros... Até mesmo espiritos perdidos na vastiddo astral que
comparecem aos templos para, disfarcados de exus, receber um pouco de atencao.

Como foi possivel notar, os processos de transformacao e ressignificacdo simbolicas
possuem mao dupla. Os simbolos sdo apropriados nos templos neopentecostais mas,
depois, retornam as tendas, com uma nova camada de sedimentacéo significativa.

Retomando o que foi exposto ao longo dos quatro capitulos, pode-se dizer que nos
dois capitulos iniciais tentei mostrar a organizacdo interna dos dois sistemas religiosos em
questdo. Tratava-se de mostrar a cosmologia e a estrutura ritual da umbanda e da IURD.
Isso possibilitou evidenciar, de forma muito clara, como a IURD constroi parte significativa
de sua estrutura de culto a partir de elementos que sdo absorvidos da umbanda e das
religies afro-brasileiras em geral.

Nos dois capitulos seguintes, procurei demonstrar como ocorre 0 transito de

simbolos entre os dois sistemas. Nessa parte do trabalho, foi possivel perceber, a0 menos

210



parcialmente, como os processos de transformagdo operam segundo certos mecanismos. A
IURD retira alguns simbolos da umbanda e das religides afro-brasileiras e os ressignifica
para integra-los a sua estrutura cosmoldgica e ritual. E procede para que esses elementos,
gue possuiam uma conotacdo positiva em seu espaco de origem, passem a ser
negativamente avaliados no templo. A chave dessa transformacdo &, quase sempre, a
demonizacdo. Exus, pombagiras, pretos-velhos, caboclos, orixas, etc., que se apresentariam,
a principio, ora como divindades em busca de evolugdo, ora como seres de grande
iluminacdo e sabedoria, passam a ser enviados do Diabo que, de forma dissimulada e cruel,
procuram ludibriar pessoas em desespero, que precisam de ajuda. Mesmo certos elementos
gue ndo seriam intrinsecamente demoniacos passariam a ser, na Otica da IURD,
manipulados pelos encostos. Dessa forma, a arruda, o sal grosso e as flores — para ficar
apenas em alguns exemplos —, itens que, segundo a Biblia, teriam sido criados por Deus,
sdo apropriados pelo Diabo e seus servos, para confundir os incautos que se atrevem a pedir
a ajuda dos encostos.

Disso é possivel concluir, portanto, que a IURD se apropria de determinados
simbolos da umbanda e das religides afro-brasileiras invertendo seu “sinal”: tudo que era
positivo, no espago da tenda, pelas vias da demonizagdo, torna-se negativo no templo
neopentecostal.

Voltando a Geertz e sua nogdo de cultura como texto, poderiamos dizer, quanto a
esses simbolos, que a IURD, ao tomé-los, procura escrever uma serie de comentarios ao seu
sentido inicial. Ao interpelarem, no pulpito, exus e pombagiras, pastores e obreiros
retomam o sentido original desses simbolos, quando dizem que em tendas e terreiros eles
afirmam serem entidades em busca de evolucdo espiritual. Mas adicionam mais alguns
paragrafos ao “texto” e, num novo capitulo, fazem a critica de tal concepcdo: exus e
pombagiras mentiriam, pois sdo demdnios incorrigiveis.

Quando passamos aos interlocutores umbandistas, em lugar de uma interpretacédo
mais “homogénea”, surgem interpretacdes diversas. Ao tentar retomar os simbolos de sua
religido, que passaram a habitar os templos da IURD, os umbandistas constroem uma série
de interpretacdes que parecem ndo seguir padrbes rigidamente estabelecidos. A liberdade
que possuem para manipular seus proprios simbolos lhes permite elaborar interpretacdes

sobre as interpretacdes iurdianas de uma forma bastante livre. Isso quer dizer que 0 exu que

211



vai ao templo pode ser um exu contratado por um pastor, um exu brincalhdo que quer fazer
graca as custas do esfor¢o de obreiros, espiritos de mortos que se manifestam de forma
quase casual, exus mal-comportados... As explicacdes sdo muitas. Algo que, alias, combina
perfeitamente com um sistema religioso pouco codificado, cujas possibilidades de
entendimento de sua cosmologia sdo bastante flexiveis.

Desse modo, se os fiéis da IURD, ao se apropriarem de simbolos da umbanda,
constroem uma continuacdo de determinado “texto cultural” de forma muito uniforme, o
mesmo nao se pode dizer dos umbandistas. Enquanto a IURD se debruca sobre os ombros
umbandistas, para ler o discurso destes, como um corpo compacto, me parece que cada
tenda se sente mais a vontade para, de acordo com parametros mais flexiveis, se apoiar
sobre os ombros da IURD e ler os significados dos simbolos umbandistas presentes nesta
igreja.

Este trabalho, conforme mencionado na introducgdo, tinha por objetivo, a principio,
debater questdes referentes ao preconceito e a intolerancia religiosa a partir das relacdes
que se estabelecem entre umbanda e IURD. Entretanto, frente as evidéncias etnograficas, a
analise passou por uma série de outras questdes. A palavra ataque perdeu muito de seu
protagonismo, em relacdo ao projeto inicial, e, em seu lugar, vieram outras: conflitos,
trocas, disputas, interpretacOes, reinterpretacdes... Isso ndo impediu, contudo, que, no
capitulo final desta dissertacdo, eu tentasse explorar, a partir dos relatos colhidos, tal
questdo. Afinal, para além das colocacBes simplistas que alardeiam a tolerancia racial,
religiosa e ideoldgica em nossa sociedade, tém se multiplicado as situagdes envolvendo
conflito religioso. Em casos mais graves, a confrontacao resultou em violéncia fisica.

Os ataques realizados pela IURD parecem justificar-se, entre outros motivos, por
conta da necessidade de diferenciacdo para com sistemas religiosos dos quais se “alimenta”
simbolicamente. Ao mesmo tempo que traz para seus dominios exus e pombagiras, precisa
alterar-lhes o significado original e integra-los a sua estrutura cosmoldgica. Nesse trajeto,
para arrebanhar os fiéis de religides concorrentes, demoniza seus simbolos a exaustdo. Tal
processo inclui o proselitismo midiatico, a evangelizacdo ostensiva, a pregacdo virulenta
contra as obras do Diabo, etc. Ao inverter o sentido de alguns simbolos e criar
continuidades entre seus templos e as tendas e terreiros, a IURD delimita suas diferencas.

Assim, 0s mecanismos de ressignificagdo dessa denominacgdo ndo estdo aptos a tolerar algo

212



como o sincretismo que sancionou, no imaginario popular, a associacdo entre santos
catélicos e orixas. A proximidade para com o dominio simbdlico combatido, no caso da
IURD, definiu a necessidade de demarcar, de forma muito clara, as diferencas entre o bem
que emana de Deus e o0 mal proveniente do Diabo.

Para um sistema tdo aberto a possibilidades, como no caso da umbanda, a
demonizacdo e os ataques soam absurdos. Afinal, em sua Otica, para alcancar a Deus,
qualquer religido é valida. Ele estaria presente em templos budistas, nos terreiros de
candomblé, na Igreja Catolica, nas muitas denominagfes evangélicas, etc. Além disso, a
umbanda ndo vé problemas em apropriar-se, com grande liberdade, de simbolos religiosos
alheios. Em alguns casos, mais que ressignificacdo, esse sistema religioso parece preferir a
justaposicdo. Um umbandista pode ir as giras de sua tenda, assistir programas evangélicos
na televisdo, participar da Seicho No le ou ir as missas de sua paroquia. E, nesse trajeto,
ndo é absolutamente obrigatorio que ele justifique tais participacdes a partir da cosmologia
umbandista. Muitas vezes, essas experiéncias sdo simplesmente agregadas ao seu repertorio
religioso. Afinal, se Deus é cultuado, ndo ha necessidade de maiores explicacdes: trata-se
de experiéncia junto ao sagrado que deve ser aceita “e ponto”. Disso resulta, a meu ver, a
perplexidade ante o ataque: se Deus estd em todos os lugares, inclusive na IURD, por que
dizer que a umbanda cultua deménios? Tal pergunta aparece de modo difuso nos relatos de
todos os interlocutores umbandistas.

Por fim, creio que as analises dos discursos de meus interlocutores e as
interpretagdes dos universos religiosos observados, presentes neste trabalho, procuraram
mostrar que as disputas simbdlicas entre a IURD e a umbanda sdo geradoras de complexas
rupturas e continuidades entre estes sistemas e podem indicar, paradoxalmente, tanto
mecanismos de intolerancia religiosa quanto de uso de uma retdrica da evangelizagéo. Estar
domingo na igreja e sexta-feira no terreiro mostra, ndo so o transito dos fiéis por estes

campos religiosos, mas o préprio transito destes no imaginario dos fiéis.

213



Bibliografia

ALMEIDA, Ronaldo R. M. A universalizagdo do Reino de Deus. Campinas (SP),
Dissertacdo de Mestrado, IFCH — UNICAMP, 1996.

____. “A guerra das possessoes”. In: Corten, A., Dozon, J.-P. & Oro, A. (orgs.), Igreja
Universal do Reino de Deus: Os novos conquistadores da fé. Sdo Paulo, Paulinas,
2003, pp. 321-342.

AMARAL, Rita. Xiré! O modo de crer e de viver no candomblé. Rio de Janeiro: Pallas e
Séo Paulo: EDUC, 2002.

ANDALECIO, Aleixina Maria Lopes. O uso de tecnologias da informac&o e comunicagio
no desenvolvimento da pesquisa em Ciéncias Sociais. Dissertacdo apresentada ao
curso de mestrado em Ciéncia da Informacéo da Escola de Ciéncia da Informacéo da
Universidade Federal de Minas Gerais. Edicdo em CD-Rom fornecida pela autora.
2004.

AZZAN JUNIOR, Celso. Antropologia e interpretacdo. Campinas (SP), Editora da
UNICAMP, 1993.

BASTIDE, Roger. As religides africanas no Brasil. S&o Paulo, Ed. Pioneira, 1985.

_____. O candomblé da Bahia. Sdo Paulo, Companhia das Letras, 2001.

BERGER, Peter. O dossel sagrado. S&o Paulo, Edi¢des Paulinas, 1985.

___ . Adessecularizacdo do mundo: uma visdo global. In: Religido e sociedade, vol. 21, n°
1, pp. 9-23, Rio de Janeiro, ISER, 2001.

BIRMAN, Patricia. “Cultos de possessdo e pentecostalismo no Brasil: passagens”. In:
Religido e sociedade, n. 17, Rio de Janeiro, ISER, 1994.

_____. “Males e maleficios no discurso neopentecostal.” In: idem; NOVAES, Regina &
CRESPO, Samira (orgs.). O mal a brasileira. Rio de Janeiro, Ed. UERJ, 1997, pp. 62-
80.

. “Conex0es politicas e bricolagens religiosas: questdes sobre o pentecostalismo a
partir de alguns contrapontos”. SANCHIS, Pierre (org.). Fiéis e cidadaos: percursos
de sincretismo no Brasil. Rio de Janeiro, Ed. UERJ, 2001, pp. 59-86.

BOURDIEU, Pierre. A economia das trocas simbélicas. Sdo Paulo, Perspectiva, 1974.

BRUMANA, Fernando G. & MARTINEZ, Elda G. Marginalia sagrada. Campinas (SP),
Editora da UNICAMP, 1991.

CAMPBEL, C. “A orientalizagdo do ocidente: reflexdes sobre uma nova teodicéia para um
novo milénio”. In: Religido e sociedade, v. 18, pp 5-23, Rio de Janeiro, ISER, 1997.

CLIFFORD, James. A experiéncia etnografica. Rio de Janeiro, Editora UFRJ, 2002.

CONCONE, Maria Helena Vilas Boas. Umbanda: uma religido brasileira. Sdo Paulo,
FFLCH/USP - CER, 1987.

214



DURKHEIM, Emile. As formas elementares da vida religiosa. S30 Paulo, Edigdes
Paulinas, 1989.

EVANS-PRITCHARD, E. E. Antropologia social da religido. Rio de Janeiro, Editora
Campus, 1978a.

_____.Bruxaria, oraculos e magia entre os Azande. Rio de Janeiro, Zahar Editores, 1978b.

FONSECA, Alexandre Brasil. “Fé na tela — caracteristicas e énfases de duas estratégias
evangélicas na televisdo”. In: Religido e sociedade, vol. 23, n. 2, , pp. 33-52, Rio de
Janeiro, ISER, 2003.

FRAZER, James G. O ramo de ouro. Rio de Janeiro, Ed. Guanabara, 1982.

FRY, Peter. “O Espirito Santo contra o feitico e os espiritos revoltados: ‘civilizacdo’ e
‘tradicdo’ em Mocgambique” in idem, A persisténcia da raca, Rio de Janeiro,
Civilizacéo Brasileira, 2005.

GEERTZ, Clifford. A Interpretacio das Culturas. Rio de Janeiro, Zahar Editores, 1978.

GIUMBELLI, Emerson. “Antropologos e seus sortilégios: uma releitura do ‘Esboco de
uma teoria da magia’ de Mauss e Hubert”. In: Cadernos de campo, n° 4, pp.21-39,
Séo Paulo, 1994.

_____.“Zélio de Moraes e as origens da umbanda no Rio de Janeiro” in SILVA, Vagner
Goncalves da (org.), Caminhos da alma, Sdo Paulo, Selo Negro Edicdes, 2002.

_____. “Liberdade Religiosa no Brasil Contemporaneo: uma discussdo a partir do caso da
Igreja Universal do Reino de Deus” in LIMA, Roberto Kant de (org.), Antropologia e
Direitos Humanos 2, pp. 75 — 95, Niter6i (RJ), Editora da UFF, 2003.

GOLDMAN, Marcio. “A construcdo ritual da pessoa: a possessdo no candomblé” in:
Moura, C. E. (org.). Candomblé, desvendando identidades. Sdo Paulo, EMW
Editores, 1987.

GURVITCH, Georges. “A magia, a religido e o direito” in idem, Vocacao atual da
sociologia. Lisboa, Cosmos, 1968.

JUNGBLUT, Airton. “Os dominios do maligno e seu combate: notas sobre algumas
percepcOes evangelicas atuais acerca do mal”. In: LEWGOY, Bernardo (org.),
Debates do NER, IFCH/UFRGS, ano 4, n.4, 2003.

KAPLAN, David & MANNERS, Robert A. Teoria da cultura. Rio de Janeiro, Zahar
Editores, 1981.

LAPASSADE, Georges & LUZ, Marco Aurélio. O segredo da macumba. Rio de Janeiro,
Paz e Terra, 1972,

LEVI-STRAUSS, Claude. Antropologia estrutural 1. Rio de Janeiro, Tempo Brasileiro,
1973.

_____. O pensamento selvagem. S&o Paulo, Cia. Ed. Nacional e Edusp, 1976.

MACEDO, Edir. Orixas, caboclos e guias: deuses ou deménios? Rio de Janeiro, Editora
Universal, 1996.

_____. O perfeito sacrificio. Rio de Janeiro, Editora Universal, 2004.

MAGNANI, José G. C. Umbanda. S&o Paulo, Editora Atica, 1991.

_____. “De perto e de dentro: notas para uma etnografia urbana”. In: Revista Brasileira de
Ciéncias Sociais. Sdo Paulo, ANPOCS/Edusc, vol. 17, n° 49, julho/2002, p.11-29.
MARIANO, Ricardo. “Igreja Universal do Reino de Deus: a magia institucionalizada” in

Revista USP, nimero 31, Sdo Paulo, CCS — USP, 19964, pp. 120 — 131.

_____."“Os Neopentecostais e a Teologia da Prosperidade” in Novos Estudos, nimero 44,

Séo Paulo, CEBRAP, 1996b, pp.24 - 44.

215



___. Neopentecostais: sociologia do novo pentecostalismo no Brasil. Sdo Paulo, Loyola,
1999.

____. Andlise socioldgica do crescimento pentecostal no Brasil. Sdo Paulo, Tese de
Doutorado, FFLCH — USP, 2001.

. “Guerra espiritual: o protagonismo do diabo nos cultos neopentecostais”. In:
LEWGOY, Bernardo (org.), Debates do NER, IFCH/UFRGS, ano 4, n.4, 2003.

_____. “Pentecostais em acdo: demonizacgéo dos cultos afro-brasileiros™. In: SILVA, Vagner
Goncalves da (org.), Intoleréncia religiosa: impactos do neopentecostalismo no
campo religioso afro-brasileiro, Sdo Paulo, Edusp, 2006, no prelo.

MARIZ, Cecilia Loreto. “Libertacdo e ética: uma andlise do discurso de pentecostais e se
recuperaram do alcoolismo.” In: ANTONIAZZI, A. (org.). Nem anjos nem demonios.
Petropolis, Vozes, 1994, pp. 204-224.

_____."O dembnio e os pentecostais no Brasil.” In: BIRMAN, Patricia; NOVAES, Regina
& CRESPO, Samira (orgs.). O mal a brasileira. Rio de Janeiro, Ed. UERJ, 1997, pp.
45-61.

_____."Ateologia da batalha espiritual: uma revisdo da bibliografia”. In: Revista brasileira
de informac&o bibliografica em ciéncias sociais, 47, 1: 33-48. 1999.

____. Secularizacdo e dessecularizacdo: comentarios a um texto de Peter Berger. In:
Religido e Sociedade, vol. 21, n° 1, pp. 25-39, Rio de Janeiro: ISER, 2001.

MARIZ, Cecilia e MACHADO, Maria das Dores. “Sincretismo e transito religioso:
comparando carisméticos e pentecostais”. In: Comunica¢Bes do ISER, 45, Rio de
Janeiro, 1994,

MAUSS, Marcel. Sociologia e antropologia. S&o Paulo, Cosac & Naify, 2003.

MEYER, Marlise. Maria Padilha e toda sua quadrilha. S&o Paulo, Duas Cidades, 1993.

MONTERO, Paula. “Magia, racionalidade e sujeitos politicos” in Revista Brasileira de
Ciéncias Sociais, numero 26, Sdo Paulo, ANPOCS, 1994, pp.72 — 90.

_____. “Religides e dilemas da sociedade brasileira” in Barros, Sérgio Miceli Pessoa de
(org.), O que ler na ciéncia social brasileira (1970 — 1995) — Antropologia, volume 1,
Séo Paulo, Sumaré/ANPOCS/CAPES, 1999, pp. 327-367.

MONTERO, Paula & ALMEIDA, Ronaldo R.M. “O campo religioso brasileiro no limiar
do século: problemas e perspectivas” in RATTNER, H. (org.), Brasil no limiar do
século XXI: alternativas para construcdo de uma sociedade sustentavel. Sdo Paulo,
EDUSP, 2000, pp. 325 - 339.

NEGRAO, Lisias Nogueira. Entre a cruz e a encruzilhada. S&o Paulo, EDUSP, 1996a.

_____."“Magia e religido na umbanda” in Revista USP, nimero 31, S&o Paulo, CCS — USP,
1996b, pp. 76 — 89.

ORO, Ari P. “Neopentecostalismo: dinheiro e magia”. In: Ilha revista de antropologia,
Florianopolis, vol. 3, n 1, novembro de 2001, pp. 71-85.

ORTIZ, Renato. A morte branca do feiticeiro negro. S&o Paulo, Brasiliense, 1991.

PIERUCCI, A. F. & PRANDI, Reginaldo. A realidade social das religiGes. Sdo Paulo,
HUCITEC, 1996.

PRANDI, Reginaldo. Herdeiras do axé. S&o Paulo, HUCITEC, 1996a.

____.Um sopro do espirito. Sdo Paulo, EDUSP/FAPESP, 1998.

_____.“Exu, de mensageiro a diabo” in Revista USP, niumero 50, S&o Paulo, CCS — USP,
2001a, pp.46 - 63.

_____. A mitologia dos orixas. S&o Paulo, Companhia das Letras, 2001b.

216



SANCHIS, Pierre. “Religides, religido... Alguns problemas do sincretismo no campo
religioso brasileiro”. In: idem (org.). Fi€is e cidaddos: percursos de sincretismo no
Brasil. Rio de Janeiro, Ed. UERJ, 2001, pp. 9-57.

SILVA, Hédio. “Notas sobre sistema juridico e intolerancia religiosa no Brasil”. In:
SILVA, Vagner Gongalves da (org.), Intolerancia religiosa: impactos do
neopentecostalismo no campo religioso afro-brasileiro, Sdo Paulo, Edusp, 2006, no
prelo.

SILVA, Vagner Gongalves da. Os orixas da metropole. Petropolis (RJ), Editora Vozes,
1995.

_____.Oantropdlogo e sua magia. S&o Paulo, EDUSP, 2000a.

. Candomblé e umbanda: caminhos da devog&o brasileira. Sdo Paulo, Editora Atica,
2000b.

_____.“Concepcdes religiosas afro-brasileiras e neopentecostais: uma andlise simbdlica” in
Revista USP, nimero 67, Sdo Paulo, CCS — USP, 2005, pp. 150 — 175.

_____. “Prefacio ou Noticias de uma guerra nada particular: os ataques dos neopentecostais
as religides afro-brasileiras e aos simbolos da heranca africana no Brasil”. In: idem
(org.), Intolerancia religiosa: impactos do neopentecostalismo no campo religioso
afro-brasileiro, S&o Paulo, Edusp, 2006a, no prelo.

“Entre a gira de fé e Jesus de Nazaré: relagBes socio-estruturais entre
neopentecostalismo e religides afro-brasileiras”. In: idem. Para efeito de citacdo, neste
trabalho: 2006b.

SOARES, Luis Eduardo. “A guerra dos pentecostais contra o afro-brasileiro: dimensdes
democréticas do conflito religioso no Brasil”. In: Os dois corpos do presidente e
outros ensaios. Rio de Janeiro, Relume Dumarg, 1993.

SOARES, Mariza de Carvalho. “Guerra Santa no Pais do Sincretismo”. In: LANDIM,
Leilah (org.), Cadernos do ISER (Sinais dos Tempos: Diversidade Religiosa no
Brasil), nimero 23, Rio de Janeiro, ISER, 1990, pp. 75 — 104.

SOARES, R. R. Espiritismo: a magia do engano. Rio de Janeiro: Graca Editorial, 1984.

SOUZA, Beatriz. Sociologia da religido no Brasil: revisitando metodologias,
classificagdes e técnicas de pesquisa. Sdo Paulo, PUCSP / IMESP, 1988.

SOUZA, J. (org.). O malandro e o protestante. Brasilia, UNB, 1999.

TRINDADE, Liana. Exu: poder e perigo. Sao Paulo, icone, 1985.

VELHO Otavio. Besta fera: recriacdo o mundo. Ensaios de criticos de Antropologia. Rio
de Janeiro, Relume-Dumara, 1995.

VERGER, Pierre Fatumbi. Orixas, deuses iorubas na Africa e no Novo Mundo. Salvador,
Editora Corrupio, 1997.

_____.Notas ao culto dos orixas e voduns. Séo Paulo, EDUSP, 1999.

WEBER, Max. Etica Protestante e o Espirito do Capitalismo. S&o Paulo, Pioneira, 1981.

____. Economia e Sociedade. Brasilia, Editora UnB, 2000, tomo 1.

217



Anexos

Roteiros de entrevistas utilizados

Roteiro de interlocucdo A — Umbanda

1. Identificagéo do interlocutor:

a) Nome:

b) Endereco:
c) ldade:

d) Ocupacao:
e) Escolaridade:
f) Origem:

g) Estado Civil:
h) Filhos:

(pai-de-santo)

i) Identificacdo da tenda/terreiro / Nome da casa / Data de fundacéo

j) Histéria de formac&o do terreiro

I) Quantos médiuns trabalham na casa

m) Qual o calendario semanal, mensal e anual de giras e festas do terreiro

2. Experiéncia religiosa do interlocutor (converséao):

a) Origem religiosa (familia/batizado).

b) Ha quanto tempo é umbandista? Existem outros umbandistas na familia?
¢) Passou por outras religides? Quais?

d) Como chegou a religido? Motivos da conversao.

e) Como foi a iniciagéo?

f) Qual o cargo ocupado na religido?

g) Quais entidades que a pessoa recebe?

h) O que é o transe/incorporacdo? A pessoa fica consciente ou inconsciente? Vocé
sente diferencas no transe das diferentes entidades?

218



i)
)

Quais as diferencas entre as giras?
De quais vocé gosta mais e menos? Por qué?

3. Cosmologia e valores éeticos e morais:

a) Qual a diferenca entre umbanda e candomble?
b) Quais as principais entidades da umbanda e do candomblé?

c) Exu

Quem ou 0 qué é o0 Exu?

Existem diferencas entre os Exus? [Exu batizado ou Exu pagéo; Exu de rua ou Exu
da casa].

O que um Exu faz (para que ele serve)? Em quais rituais ele toma parte?

O que é um “despacho”?

Como séo feitos os “despachos” de Exu? [Pinga, farofa, velas pretas e vermelhas]
Onde sdo feitos ? [Cemitérios, encruzilhadas]

Existem diferencas entre os Exus da umbanda e do candomblé?

E uma entidade do bem ou do mal?

O que é esquerda e o que é direita?

O que é o certo e 0 errado?

Como é o transe de Exu?

4. Ritos e liturgia:

a)
b)

c)
d)

e)

A casa faz sacrificios de animais? Quais?

Qual o uso de materiais como a arruda / ervas / flores/ sal grosso/ velas / perfumes/
alcool, etc. ?

O que é um “descarrego”?

O que é um “encosto”?

O que é “corrente”?

5) Comparacéo entre RAB X IURD (Intolerancia religiosa):

Existe diferenca entre os Exus da umbanda e aqueles que sdo expulsos nos templos
da IURD?

Por que a IURD pensa que deve expulsar os Exus e 0 que vocé acha disso?

A TURD faz o mesmo tipo de “descarrego” que a umbanda?

A IURD expulsa 0s mesmos “encostos” que a umbanda?

Por que a IURD também utiliza elementos como a arruda e o sal grosso?

Existe alguma entidade que, de fato, precise ser expulsa?

O que é “preconceito” ou “discriminacéo religiosa”?

Vocé ja foi vitima de algum tipo de preconceito ou discriminacao religiosa? Como
pessoas /amigos /familia encaram a sua conversao?

Vocé ja tentou converter um membro de outra religido? Como foi tal experiéncia?

219



j) Vocé ja foi discriminado por um fiel da IURD?

K) Vocé assiste aos programas de televisdo da IURD? O que vocé acha do tratamento
dispensado as entidades afro-brasileiras nesses rituais?

I) Qual o relacionamento da tenda com as igrejas (evangélicas) e terreiros do bairro?

m) Por que as religides afro-brasileiras ndo se juntam para reivindicar seus espagos
politicos e legais, como fazem os pentecostais?

n) As federacdes ndo poderiam ser mais Uteis nesse processo de organizacao politica?

0) O que as entidades diriam a respeito dessa perseguicéo?

p) Vocé conhece alguém da umbanda ou do candomblé que tenha virado crente
(convertido a IURD ou outras denominagdes)?

220



Roteiro de interlocucdo B — Igreja Universal do Reino de Deus (IURD)

1. Identificagéo do interlocutor:

a)
b)
c)
d)
€)
f)
9)
h)

Nome:
Endereco:
Idade:
Ocupacao:
Escolaridade:
Origem:
Estado civil:
Filhos:

2. Perfil do templo:

a)
b)

c)

Nome / Data de fundacéo
Calendario (semanal, mensal e anual) e atividades realizadas no templo
Quiais sdo as mais concorridas?

3. Experiéncia religiosa do interlocutor (converséo):

a)
b)

c)
d)
€)

)
9)

h)
i)
)
k)

Origem religiosa (familia/batizado).

Hé& quanto tempo € freqlientador da IURD? Existem outros freqtientadores da IURD
na familia?

Passou por outras religides? Quais?

Como chegou a religido? Motivos da conversao.

Qual é a freqiiéncia de participagdo? Em quais sessdes prefere ir?

Ja manifestou algum encosto? Qual?

Ele foi queimado? Nunca mais retornou?

O que, exatamente, é a manifestacdo? A pessoa fica consciente ou inconsciente?
[Caso tenha manifestado mais de um encosto] Vocé sente diferenca ao manifestar
diferentes tipos de encostos?

Ex-umbandista: Vocé ja manifestou alguma entidade com a qual trabalhava na
umbanda? [Qual entidade/ qual situa¢do/ o que ela disse/ como isso ocorreu].
Ex-consulente: Vocé ja manifestou alguma entidade com a qual se consultava na
umbanda? [Qual entidade/ qual situa¢do/ o que ela disse/ como isso ocorreu].

Pessoa que nunca frequentou cultos afro-brasileiros: Vocé ja manifestou algum
encosto? [Qual entidade/ qual situagéo/ o que ela disse/ como isso ocorreu].

4. Cosmologia e valores éticos e morais:

a)

b)
c)

O que € e como age o “espirito santo”? Vocé ja foi tocado por ele? [Falou em
linguas?]

Quais os poderes do sangue e do nome de Jesus?

Quem ou 0 qué é o diabo?

221



d)

O que é um “encosto”?

A TURD expulsa 0s mesmos “encostos” que a umbanda?

f)

9)

O que acha das religides afro-brasileiras? Espiritismo?
Exu:

Quem ou o qué é o Exu? E uma entidade do bem ou do mal?

O Exu é um demonio?

O que ele faz?

O que é um “trabalho”?

Onde eles sé&o feitos e/ou deixados?

Todas as entidades da umbanda s&o demdnios?

Existem diferengas entre os Exus?

Existem diferencas entre os Exus da umbanda e aqueles que sdo expulsos nos
templos da IURD?

5. Ritos e liturgia:

a)
b)
c)
d)
€)
f)
9)

h)
i)
)
K)
1)

O que é o dizimo? VVocé é dizimista? Por qué?

O que sdo as “ofertas” e “desafios”? Costuma fazer “ofertas” e “desafios”? Por qué?
O que é “descarrego”? O que é uma Sessao de Descarrego?

A TURD faz o mesmo tipo de “descarrego” que a umbanda?

O que é “libertacdo”? O que é uma Reunido de Libertacao?

O que é uma “corrente”? VVocé participa das correntes?

Quantas sessdes de descarrego e/ou libertacdo o templo realiza? Qual a frequéncia
de cada uma delas?

Vocé ja participou dessas sess6es?

Vocé ja expulsou alguma entidade presente em outra pessoa?

Ja assistiu a sessdes de umbanda ou candomblé?

Por que a IURD pensa que deve expulsar os Exus e o que vocé acha disso?

Existem outras entidades que precisem ser expulsas? Por qué?

m) O que se usa para expulsar um Exu?

n)

0)
p)

q)
r

H& um fundamento biblico para a expulsdo das entidades afro-brasileiras (ou
outras)?

Que outras atividades de libertacdo a IURD oferece?

Vocé ja viu algum Exu/encosto que ndo tenha sido queimado em um ritual de
descarrego? Que tenha se recusado a ir embora?

Por que a IURD utiliza elementos como arruda, sal grosso, flores, perfumes e ervas?
Para que eles servem?

A umbanda também utiliza esses elementos. Ha algum problema nisso?

6. Comparacédo entre RAB X IURD (Intolerancia religiosa):

a)
b)

c)

O que é “preconceito” ou “discriminacéo religiosa”?

Vocé ja foi vitima de algum tipo de preconceito ou discriminacao religiosa? Como
pessoas /amigos /familia encaram a sua conversao?

Vocé ja tentou converter um membro de outra religido? Como foi tal experiéncia?

222



d)
e)
f)

9)
h)

Vocé ja foi discriminado por um fiel dos cultos afro-brasileiros?

Qual o relacionamento do templo com as outras igrejas (e terreiros) do bairro?

Voceé assiste aos programas de televisdo da IURD? O que vocé acha do tratamento
dispensado as religides afro-brasileiras?

Em sua opiniéo, por que as religides afro-brasileiras néo se juntam para reivindicar
seus espacos politicos e legais, como fazem os pentecostais?

Vocé conhece pessoas oriundas da umbanda ou do candomblé que tenham se
convertido a IURD? [Ou outras denominacgdes pentecostais / neopentecostais]

223



Quadros de informagdes sobre os entrevistados

1. Dados dos entrevistados que integram a umbanda

Idade | Ocupacéo Escolaridade Origem Estado Civil | Filhos
Susane 30 Publicitaria Ensino superior S&o Bernardo do Solteira N&o
completo Campo (SP)
Pai Jorge |36 Auxiliar de cozinha Ensino fundamental | S&o Paulo (SP) Solteiro Né&o
(atualmente incompleto
desempregado)
Evanir 43 Artesanato/atelier de Ensino médio Séo Paulo (SP) Separada 2
pintura completo
Rosa 39 Doméstica Ensino médio Sao Paulo (SP) Solteira 1
completo
Silvio 32 Cabeleireiro Ensino médio Séo Paulo (SP) Solteiro Né&o
completo
Alexandre | 32 Professor de um curso Ensino Séo Paulo (SP) Solteiro N&o
livre de teologia superior incompleto
umbandista
Daniel 55 Aposentado, mas Ensino Sao Paulo (SP) Casado 3
trabalha com sistema de | superior incompleto
comunicagdo (radio)
Roséngela | 47 Supervisora de Ensino fundamental | S&o Paulo (SP) Solteira N&o
telemarketing completo
Edson 40 Vendedor Ensino superior Séo Paulo (SP) Casado 1
completo
Pai Jaime |43 Motorista [atualmente, Ensino superior Séo Paulo (SP) Solteiro Né&o
trabalha em frentes de incompleto
trabalho]
TiaJane |56 Costureira Ensino fundamental | S&o Paulo (SP) Divorciada |3

completo

224




2. Dados dos entrevistados que integ

ram a IURD

Idade | Ocupacéo Escolaridade Origem Estado Civil | Filhos

Félix 22 Analista de sistemas Ensino superior Séo Paulo (SP) Solteiro N&o
incompleto

Eliane 37 Comerciante Ensino médio Capela Nova (MG) | Casada 1
incompleto

Fabiana |17 Estudante Ensino médio Séo Paulo (SP) Solteira N&o
incompleto

Ivone 47 Costureira Ensino fundamental Parangatti (GO) Solteira 4
completo

Pamela |16 Estudante Ensino fundamental | S&o Paulo (SP) Solteira Né&o
incompleto

Lilian 25 Assistente de Ensino superior Sao Paulo (SP) Solteira Né&o

Contabilidade completo

Roberto |38 Comerciante Ensino fundamental | Campina Grande Casado 2
completo (PB)

Otavio 51 Comerciante Ensino médio Bias Fortes (MG) Casado 4
completo

Rogério |30 Operador de Ensino superior Séo Paulo (SP) Solteiro 1

telemarketing incompleto

Wilians |23 Arquivista Ensino médio Séo Paulo (SP) Solteiro N&o
completo

Cordelina | 48 Domeéstica Ensino fundamental | Cordilandia (MG) Solteira 2
incompleto

225




	“Domingo na Igreja, sexta-feira no terreiro”: As disputas simbólicas entre Igreja Universal do Reino de Deus e umbanda
	Resumo
	Abstract
	Índice
	Introdução
	Capítulo 1
	Capítulo 2
	Capítulo 3
	Capítulo 4
	Conclusão
	Bibliografia
	Anexos

